

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

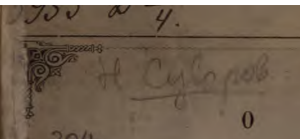
Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/





LEO. 51 dT)

|   |  | • |  |
|---|--|---|--|
|   |  |   |  |
|   |  | • |  |
|   |  |   |  |
|   |  |   |  |
|   |  |   |  |
|   |  |   |  |
|   |  |   |  |
| , |  |   |  |
|   |  |   |  |
|   |  |   |  |
|   |  |   |  |
|   |  |   |  |
|   |  |   |  |
|   |  |   |  |





# ЦЕРКОВНЫХЪ НАКАЗАНІЯХЪ.

ОПЫТЪ

изслъдованія по церковному праву

Н. СУВОРОВА.

С.-ПЕТЕРБУРГЪ, гвпографія и хромолитографія а. трапшвая. Стемянная, № 12. 1876.



.

.

.

.

## ЦЕРКОВНЫХЪ НАКАЗАНІЯХЪ.

#### ОПЫТЪ

#### ИЗСЛЪДОВАНІЯ ПО ЦЕРКОВНОМУ ПРАВУ

Н. СУВОРОВА.

С.-ПЕТЕРБУРГЪ.

ТИПОГРАФІЯ И ХРОМОЛИТОГРАФІЯ А. ТРАНШЕЛЯ,

СТРЕМЯНВАЯ, № 12.

1876.



LEO. 51 dT)

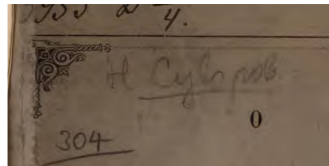




LEO. 51 dT)



|   |  | • |  |
|---|--|---|--|
|   |  |   |  |
|   |  | • |  |
|   |  |   |  |
|   |  |   |  |
|   |  |   |  |
|   |  |   |  |
|   |  |   |  |
| , |  |   |  |
|   |  |   |  |
|   |  |   |  |
|   |  |   |  |
|   |  |   |  |
|   |  |   |  |
|   |  |   |  |





# ЦЕРКОВНЫХЪ НАКАЗАНІЯХЪ.

ОПЫТЪ

ИЗОЛЪДОВАНІЯ ПО ЦЕРКОВНОМУ ПРАВУ

Н. СУВОРОВА.

С.-ПЕТЕРБУРГЬ, типографія в хромолитографія А. Траншеля, Стремацібая, А. 12. 1876.



.

.

•

## ДЕРКОВНЫХЪ НАКАЗАНІЯХЪ.

#### ОПЫТЪ

#### ИЗСЛЪДОВАНІЯ ПО ЦЕРКОВНОМУ ПРАВУ

Н. Суворова.

С.-ПЕТЕРБУРГЪ.

ТИПОГРАФІЯ И ХРОМОЛИТОГРАФІЯ А. ТРАНШЕЛЯ,

СТРЕМЯНАЯ, № 12.

1876.



Печатать разріжаєття, во экрепіленію Юрадическаго Факультега Инвераторскаго С.-Петербургскаго Ганзерсктега 13 Сентабря 1876 г.

Истрацивний развость Денава И. Андресский.



| cr                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | P   |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| Предисловіе                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ]   |
| Содержание введения                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 1   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 2   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 2   |
| , , , , , , , , , , , , , , , , , , , ,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 24  |
| r) общія черты системы церковных в наказаній • · · · · · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 37  |
| отдълъ І.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |     |
| Общія церковныя наказанія.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |     |
| глава і.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |     |
| Исторія общихъ церковныхъ наказаній въ древней Церкви и на правослаг                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | B-  |
| номъ востокъ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |     |
| O                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 6   |
| U information of the state of t | 8   |
| 5 Profitancia of all torrest and a second    | 1   |
| o,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 4   |
| § 5. Правила, установленныя каноническимъ законодательствомъ, от-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | , 4 |
| 0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 1   |
| § 7. Общія церковныя наказанія въ современной практикъ констан-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |     |
| тинопольской и элладской церквей                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 9   |
| ГЛАВА Ц.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |     |
| Исторія общихъ церковныхъ наказаній въ римско-католической церкви.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |     |
| § 8. Форумъ витмній и внутренній; отлученіе великое и малое 8                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 1   |
| § 9. Цензуры                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 3   |
| § 10. Интердиктъ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 4   |
| § 11. Виндикативныя наказанія                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | _   |
| § 12. Последствія отлученія                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 2   |
| § 13. Система наказаній по дъйствующему праву римскокатодической                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |     |
| перкви                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 7   |
| глава Ш.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |     |
| Исторія общихъ церковныхъ наказапій въ евангелическо-лютеранской церкві                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ı.  |
| § 14. Взглядъ первыхъ реформаторовъ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |     |
| § 15. Отлучение великое и малое                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |     |
| § 16. Церковное покаяніе · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |     |
| § 17. Состояніе современной практики                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |     |





Печатать разрѣшается, по опредѣленію Юридическаго Факультета Императорскаго С.-Петербургскаго Университета 13 Сентября 1876 г.

Исправляющій должность Декана И. Андреевскій.



| <del></del>                                                                         | CTP.         |
|-------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| Предисловіе                                                                         | I<br>1       |
| а) обоснованіе наказующей власти Церкви                                             | 2            |
| б) существо церковныхъ наказаній                                                    | 12           |
| в) о цёляхъ церковныхъ наказаній                                                    | 24           |
| г) общія черты системы церковных в наказаній                                        | 37           |
| ОТДЪЛЪ І.                                                                           |              |
| Общія церковныя наказанія.                                                          |              |
|                                                                                     |              |
| ГЛАВА І.                                                                            |              |
| Исторія общихъ церковныхъ наказаній въ древней Церкви и на правосл<br>номъ востокъ. | I&B-         |
| § 1. Наказующая власть въ древней Церкви                                            | 46           |
| § 2. Отношение еврейскаго отлучения къ христианскому                                | 48           |
| § 3. Христіанское отлученіе                                                         | 51           |
| § 4. Отлученіе при христіанскихъ императорахъ                                       | <b>54</b>    |
| § 5. Правила, установленныя каноническимъ законодательствомъ, от-                   |              |
| носительно примъненія отлученія                                                     | 5⊀           |
| § 6. Открытое церковное покаяніе                                                    | 61           |
| § 7. Общія церковныя наказанія въ современной практикъ констан-                     |              |
| тинопольской и элладской церквей                                                    | 79           |
| ГЛАВА II.                                                                           |              |
| Исторія общихъ церковныхъ наказаній въ римско-католической церкви                   |              |
| § 8. Форумъ внѣшній и внутренній; отлученіе великое и малое                         | 81           |
| § 9. Цензуры                                                                        | 83           |
| § 10. Интердиктъ                                                                    | 84           |
| § 11. Виндикативныя паказанія                                                       | 86           |
| § 12. Последствія отлученія                                                         | 92           |
| § 13. Система наказаній по дъйствующему праву римскокатолической                    |              |
| перкви                                                                              | 97           |
| глава ш.                                                                            |              |
| Исторія общиль церковныхь наказаній въ евангелическо-лютеранской церк               | BH.          |
| § 14. Взглядъ первыхъ реформаторовъ                                                 | 1 <b>0</b> 0 |
| § 15. Отлучение великое и малое                                                     | 102          |
| § 16. Церковное покаяніе · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                      | 104          |
| 8 17 Состояніе современной практики                                                 | 106          |

#### ГЛАВА IV.

|     |      | орія общихъ церковныхъ наказаній въ русской православной Церк                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | BM.   |
|-----|------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| 8   | 18.  | Вліянія, подъ которыми развивалась практика русской Церкви                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |       |
|     |      | относительно наказаній                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 111   |
|     |      | Исторія отдільных в наказаній: 1) денежныя взысканія                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 128   |
|     |      | 2) телесныя наказанія                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 142   |
|     |      | 3) отлучение и анавема                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 148   |
|     |      | 4) открытое церк. покаяніе: аа) церковное покаяніе                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 174   |
| 8   | 23,  | ββ) монастырское подначальство                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 212   |
|     |      | The state of the s |       |
| п   | 1.8  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |       |
| 6   | 1    | отдълъ и.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |       |
| E E |      | Oceania management was a series of the serie |       |
| 1   | 00   | Особенныя церковныя наказанія.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |       |
|     | h    | глава І.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |       |
|     | Her  | горія особенныхъ церковныхъ наказапій въ древней Церкви и на п                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | pa-   |
|     |      | вославномъ востокъ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |       |
| 8   | 24.  | Различіе въ древней Церкви между наказаніями общими и осо-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |       |
|     |      | бенными                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 226   |
| 8   | 25.  | Отдельныя наказанія, относящіяся къ области исправительной                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |       |
|     |      | дисциилины                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 229   |
|     |      | Наказанія, входящія въ область дисциплины очистительной                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 238   |
| 8   | 27.  | Особенныя церковныя наказанія по современному церковно-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |       |
|     |      | государственному законодательству элладской церкви                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 250   |
|     |      | глава п.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |       |
| И   | стор | рія особенныхъ церковныхъ наказаній въ римско-католической цер                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | DKBH. |
| 8   | 28.  | Особенности, усвоенныя римско-католич. церк. правомъ, сравни-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |       |
|     |      | тельно съ каноническимъ законодательствомъ вселенской церк.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 252   |
| 8   | 29.  | Особенныя церковныя наказанія по дійствующему праву: а)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |       |
|     |      | цензуры                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 256   |
| SS  | 30.  | . б) наказанія виндикативныя                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 263   |
|     |      | глава III.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |       |
|     | Ист  | орія особенныхъ церковныхъ наказаній въ евангелическо-лютеранс                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | кой   |
|     |      | церкви.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |       |
| 8   | 31.  | Исправительная дисциплина                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 271   |
| 8   | 32.  | Очистительная дисциплина                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 274   |
|     |      | глава іу.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |       |
| H   | eTOP | рія особенныхъ церковныхъ наказаній въ русской православной Це                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |       |
|     |      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |       |
| 000 | 33.  | Историческій очеркъ исправительно-дисциплинарныхъ мъръ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 275   |
| 800 | 34.  | Исторический очеркъ очистительной дисциилины                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 293   |
| 8   | 35,  | Особенныя церковныя наказанія по дійствующему праву:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 311   |
| -   | 26   | 1) исправительныя                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 313   |
|     | 00.  | 2) очистительныя                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 323   |



### предисловіе.

Изслъдованіе, съ которымъ я являюсь на судъ публики, представляеть собою попытку изобразить въ рядъ историческихъ очерковъ судьбу церковноправоваго института, съ которымъ стоитъ и падаетъ жизненная сила самаго общества церковнаго, съ которымъ неразрывными узами связанъ вопросъ о внутренней крыности этого общества, о благы его членовы, о чести и достоинствъ Церкви. Полагаю, что столь важное значеніе церковныхъ наказаній для жизни Церкви служить достаточнымъ оправданіемъ сдёланнаго мною выбора предмета для изследованія. Въ той мысли, что историческое изученіе того или другаго института ведеть къ выясненію этого института какъ въ его существъ, такъ и въ отдъльныхъ сторонахъ и подробностяхъ, я посвятилъ мой посильный трудъ изложенію историческаго хода церковныхъ наказаній въ различныхъ христіанскихъ церквахъ. Между этими различными церквами выборь, какъ казалось мив, сделанъ не произвольно. Читатель найдеть здёсь древнюю Восточную Церковь, римскокатолическую, евангелическо-лютеранскую и русскую православную. Ставя выше сомнъній и доказательствъ необходимость изученія церковныхъ наказаній не только въ русской православной, но и въ древней Восточной Церкви, -такъ вакъ законодательство этой последней послужило фундаментомъ для каноническихъ и юридическихъ определеній по нашему вопросу и въ отечественной Церкви, и на западъ,я считаль себя обязаннымъ, въ то же время, отнестись съ

ерьезныма вниманіемь и къ праву римско-католической и еванго и ческо-лютеранской церквей. Для оправданія этого вниманія, можно бы было ограничиться указаніемъ на то одно обстоятельство, что върусской православной Перкви высказывались и проводились и иногда въ практикъ принципы, напоминающіе начала римско-католическаго и евангелическолютеранскаго церковнаго права; а таковыя начала всего лучше могуть быть поняты и оценены при соображении того места и значенія, какое занимали и им'тли они въ ихъ отечественной системъ, въ мъстъ ихъ происхожденія. Но этого мало. На западъ отдъльные институты, какъ и цълая система церковнаго права, выработывались при пособіи науки: по стройности системы, по выработкъ отдъльныхъ ученій, по точности юридическихъ определеній, унаследованной отъ римскаго права, западное церковное право представляетъ предметъ, достойный внимательнаго и серьезнаго изученія.

Разсматривая Церковь въ области права, какъ явленіе внъшняго міра, какъ общество людей, развивающихся п усовершающихся, передающихъ потомству и наслъдующихт массу исторического опыта и сумму добытыхъ наукою права положеній, я смотрю на церковныя наказанія, какъ на одинъ изь твхъ институтовъ церковнаго права, которые не могутъ замкнуться въ неподвижныя формы, при разсмотрънін которыхъ, притомъ, возникаетъ неизбъжный вопросъ о границахъ между церковною и государственною жизнію, между положеніемъ человъка въ Церкви, какъ члена ся, п между положеніемъ человіка въ государстві, какъ гражданина его. Отсюда историческій прогрессъ и усовершимость вижшнихъ церковно - общественныхъ учрежденій, въ тъхъ ихъ сторонахъ, которыя не стоятъ въ неразрывной связи съ догматическими положеніями Церкви... Отсюда. далье, неоспоримое и неизбъжное сближение началъ церковнаго права съ воззрѣніями времени, съ свѣтскимъ правосостояніемъ и, слёдовательно, съ наукою права въ обшир-

номъ смыслъ... Отсюда же, затъмъ, возможность и умъстность научно-теоретической точки зрвнія на церковныя наказанія, въ томъ смысль, въ какомъ, вообще, имветь мъсто теорія въ наукв права, на каковую точку зрвнія и, двйствительно, и становлюсь во введеніи къ предлагаемому труду. не оставляя, впрочемъ, въ то же время, почвы исторической. Здъсь же, наконець, и надъюсь найдти оправдание и тому, что мижнія и взгляды ученыхъ, составившихъ себъ почетное имя въ наукъ западнаго церковнаго права, были приводимы мною отъ времени до времени, для выясненія тбхъ или другихъ сторонъ въ ученіи о церковныхъ наказаніяхъ. Правда, между этими мижніями и взглядами встржчаются такіе, на которыхъ отражаются догматическія віроисновіздныя разности; но отсюда только вытекала бы для изследователя обязанность отмъчать взгляды, носящіе въройсновъдной оттъновъ, и мибиія, чуждыя этого оттънка, - а отъ этой обязанности и не уклонялся.

Будучи далеко отъ мысли считать мой трудъ свободнымъ отъ недостатковъ я желалъ бы, однако, обратить вниманіе читателей на тѣ трудности, съ которыми сопряжено было изслѣдованіе по вопросу, имѣвшему продолжительную и разномѣстную исторію, и которыя для нѣкоторыхъ главъ въ особенности, усложнялись рѣшительнымъ отсутствіемъ, или крайнею недостаточностію подготовительныхъ работъ.

Издавая въ свъть мое сочинение, считаю долгомъ выразить мою глубокую благодарность уважаемому профессору М. И. Горчакову за тъ совъты, указанія и пособія, которыми и пользовался, благодаря его обязательности, при составленіи моего труда. Не говорю уже о моей признательности Юридическому Факультету С.-Петербургскаго Университета за доставленіе мнъ возможности представить на судъ публики настоящее сочиненіе.

Н. С.



### ВВЕДЕНІЕ.

Предлагаемому изследованію о церковных в наказаніях в авуъ предпосылаетъ изложение общихъ началъ относительно го предмета, которыя могуть быть извлечены изъ науки цернаго права и изъисторіи подлежащаго разсмотрівнію институ-Прежде, чъмъ говорить о церковныхъ наказаніяхъ, естественспросить себя: имветь ли Церковь право наказывать, и если веть, то на какихъ основаніяхъ это право покоится? Затемь, чемъ состоитъ природа церковныхъ наказаній, какъ совокупть черть, съ одной стороны сближающихъ эти наказанія со ыми другими мърами, извъстными на человъческомъ языкъ гь именемь наказаній, а съ другой стороны-составляющихъ рактеристическую особенность собственно церковныхъ накапій? Далье, къ чему направлены церковныя наказанія, други словами, какія ставятся для нихъ цели? Такимъ образомъ, леніе обниметь следующіе вопросы: а) объ основаніяхъ, которыхъ зиждется наказующая власть Церкви, б) о сущегъ перковныхъ наказаній, в) о цъляхъ ихъ. Наконецъ, во деніи же всего умъстиве представить г) общія черты симы церковных наказаній; вопрось о систематикь, въсмыснаучной классификаціи церковных в наказаній, съ одной роны, послужить естественнымь переходомъ къ историчену разсмотрвнію предмета, съ другой же стороны, ляжеть основу принятаго въ изследовании порядка изложения.

#### а) Обоснованіе наказующей власти Церкви.

Вопросъ объ основаніяхъ церковно-наказующей власти можетъ быть болве или менве удовлетворительно разрвшаемт только въ связи съ самымъ понятіемъ о Церкви и церковномт правъ. Церковь есть установление божественное, которому ввъ рены различныя благодатныя средства, въ виду указанной для нея Христомъ Спасителемъ цёли; цёль эта-продолжать со вершенное Христомъ дёло искупленія, чрезъ усвоеніе Его за слугь каждому върующему, вести человъка къ возможному на землъ нравственному совершенству и воспитывать его для въчности 1). Таково понятіе о Церкви въ области догматической. Понятіе это, по справедливому замѣчанію Соколова <sup>2</sup>), не есть юридическое и Церковь съ этой стороны не есть институтъ юридическій, а нравственное царство Божіе на землъ. Высшія цъли ея бытія и главнъйшія средства къ ихъ достиженію принадлежать къ духовной, религіозно-правственной сферв, къ которой не могутъ быть примънены юридическія понятія и отношенія. Но это лишь одна сторона въ понятіи о Церкви: есть другая, которою Церковь прямо входить въ міръ юридискихъ опредъленій, въ сферу права, - это именно общественная сторона въ понятіи о Церкви 3).

Человъчество представляеть различныя формы общения; силою извъстнаго интереса создаются весьма разнородныя общественным образования; въ кругъ этихъ общественныхъ образований входитъ и Церковь, какъ людской союзъ 4), сложившися въ виду удовлетворения религизныхъ потребностей и достижения религизныхъ цълей.

Ефес. IV, 11—13. Ср. Преосв. Макарія, Прав. догм. богосл. Спб. 1868 П, стр. 205—207.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Введеніе въ церк. право, Москва, 1874, стр. 5.

в) Подробное разъясненіе двухъ сторонъ въ понятіи о Церкви см. у М. Горчакова, "Научи. постан. церковносуди. права" (Сборникъ госуд. знавій П, стр. 238—234) и у покойнаго профессора Соколова въ назван. сочинел стр. 3—8.

Rob. v. Mohl, Encyklopädie der Staatswissenschaften, Tübingen 1872, § 5.

Разсматриваемая со стороны ея богоучрежденности, Первь есть установленіе, освящающее и очищающее человъчево отъ грѣховъ; разсматриваемая же какъ общество, Цервь состоить изъ отдёльныхъ членовъ, каковыми являются оди, съ свойственными людямъ слабостями и съ полною возожностію злоупотребленія свободою со стороны ихъ. Но внь каждаго общества подчиняется опредъленнымъ нормъ, - таковыя нормы существують и для общества церковго: онъ даны Самимъ Христомъ Спасителемъ, развиты несредственными Его преемниками и формулированы въ цервномъ законодательствъ. Такимъ образомъ, въ Церкви долень существовать извёстный порядокъ, въ смыслё нормальго строя церковной жизни; очевидно, что необходимость вшняго юридическаго порядка въ Церкви коренится именно общественной ея сторонъ. Какъ видимое общество, Цервь немыслима безъ этого внёшняго юридическаго порядка. сюда вытекаеть возможность и необходимость церковнаго ава, какъ особой вътви въ общей системъ правовъдънія: ть церковнымъ правомъ, въ объективномъ смыслв, именно разумвется та совокупность нормъ, которою регулируется знь Церкви, какъ внъшняго, видимаго общества 1). Отсюда

<sup>1)</sup> Известный канонисть III ульте также полагаеть основу для цернаго права "въ призваніи и положеніи церкви, какъ вившней, видимой: ько потому, что церковь есть и должна быть таковою, можеть она иметь во". System des allgem. kathol. Kirchenr. Giessen, 1856, стр. 80. Впрочемъ, дуеть зам'ятить, что у католических канонистовь общественная сторона понятіи церкви болье или менье стушовывается, такъ какъ, съ точки нія католической, понятіе церковнаго общества вполнъ покрывается поіемъ церковнаго правительства, вершину и олицетвореніе котораго предвляеть папа, причемъ правительственный элементь въ церкви принится за самую церковь (pars pro toto). Что же касается протестантскихъ онистовь, то у нихъ самые термины: установление, общество, нются съ противоположнымъ значеніемъ, сравнительно съ изложеннымъ генств. Воть напр. взглядь Мейера: онь также смотрить на церковь двухъ сторонъ, -- во-первыхъ, какъ на общение для спасения (Heilsgemeinft od. Heilsgesellschaft), во-вторыхъ, какъ на учреждение для спасенія isanstalt). Если, говорить онъ, жизнь въ общенін спасенія, какъ нѣчто треннее по своему существу, не поддается юридическому обсуждению, напротивъ, жизнь церкви, какъ учрежденін для спасенія, имбеть также тдическія нормы, которыя частію относятся къ сохраненію, поддержанію

же, далье, слъдуеть, что и въ области церковнаго правовъдьнія, какъ и въ области правовъдвиїя свътскаго, нужно отличать право отъ морали: что не относится къ области вижинято юридического порядка церковнообщественной жизни, то падаетт въ кругъ морали 1). Понятія грѣха и преступленія не покрываются взаимно также и въ области церковнаго права. Не всякій грѣхъ есть преступленіе въ смыслѣ церковнаго права безспорно, что всякій грѣхъ есть нарушеніе божеской заповъ ди, преступленіе противъ божественнаго закона; но гръхъ. какъ отклонение воли человъческой отъ воли божественной, не выразившееся во вившнемъ двяніи, которымъ бы нарушадся вижшній юридическій порядокъ въ церковномъ обществъ, не имфетъ отношенія къ церковному праву, какъ и вообще ка Церкви, разсматриваемой съ ея человъческой, т. е. общест венной стороны. Другое дело, если грехъ станетъ на степен факта, идущаго въ разръзъ съ правильнымъ теченіемъ церковной жизни. Пока онъ не выразился въ извъстномъ дъйствін, или даже и выразился, но действіе это носить характеръ тайнаго деянія, известнаго одному лишь деятелю, до техъ порь грахъ имветь отношение только къ Церкви, какъ къ божественному установленію, им'вющему великую миссію очищать человъчество отъ гръховъ и пользующемуся для этой цъл различными благодатными средствами, которыя преподаются върующимъ въ таинствахъ и между которыми есть особое, спеціальное таинство покаянія, им'вющее въ виду именно очищеніе совъсти, облегченіе больной души отъ тяготьющаго на ней бремени гръховнаго. Отсюда такъ называемый, хотя и не

этого учрежденія, частію къ діятельности его въ управленіи словомъ в таинствами. (Lehrbuch des deutsch. Kirchenrechtes, Göttingen, 1869 стр. 391). Впрочемъ, подобная конструкція въ протестанті весьма естественна и даже пожалуй, составляеть діло необходимости, въ виду установленнаго первым реформаторами и приведшаго къ большимъ неудобствамъ понятія о Цервывамъ невидимомъ общеніи святыхъ.

<sup>1)</sup> Phillips, Lehrbuch des Kirchenrechts, Regensburg 1871. стр. 375 376; Schulte, System, стр. 80; Преосв. Іоаннъ, Опыть курса дерк. за повъдънія, вып. 1, стр. 8—9. Спб. 1851; Соколовъ, назв. соч. стр. 13—Онъ же, О началахъ н формахъ духовн. суда (Правосл. Обозр. за 1870 стр. 831).

точно, внутренній или таинственный судъ Церкви, какъ божественнаго установленія, въ таинстві исповіди (forum conscientiae s. for. sacramentale s. internum). Судъ этотъ не есть понятіе юридическое: по своимъ существеннымъ свойствамъ, онъ долженъ напоминать собою, какъ замечаетъ Сокодовъ, того внутренняго судью, который присущъ каждому человъку и находится въ его собственной совъсти 1). Напротивъ, какъ скоро фактъ противоръчія воли человъческой воль божественной, перейдя въ міръ явленій, станеть въ разръзь съ дъйствующимъ юридическимъ порядкомъ въ Церкви, тогда фактъ этотъ становится въ непосредственное отношение съ Перковью, какъ организованнымъ въ видимомъ міръ обществомъ. Отсюда вившній, открытый судъ Церкви (forum judiciale s. externum). Это различіе форумовъ Церкви вытекаеть естественнымъ путемъ изъ указаннаго различія двухъ сторонъ въ самомъ понятіи о Церкви: стороны институтной, -если можно такъ выразиться, —и стороны общественной. Въ словахъ самаго Спасителя можно найдти ясное указаніе на это раздичіе. Тотъ судъ надъ согрѣшающимъ братомъ, о которомъ говорится въ извъстномъ классическомъ мъстъ Евангелія отъ Матеея, есть судъ открытый, не имеющій какихъ-либо таинственныхъ чертъ. Напротивъ, тъ мъста Евангелія, на основаніи которых ваностолам в предоставляется власть вяжущая и разръшающая, имъють въ виду именно таинство исповъди, гдв уже нътървчи о Церкви ( Еххдосіа), гдв не упоминается о процессуально-судебной обстановкъ и гдъ невидимое дъйствіе благодати является недоступнымъ юридическому анализу. Между открытымъ судомъ и таинствомъ исповъди существуетъ глубокое различіе какъ по ихъ обстановкъ, отправленіямъ, такъ

¹) О началахъ и формахъ духов. суда стр. 831. Ср. М. И. Горчакова Научн. постан. стр. 256. Противное утверждаетъ авторъ "Предполаг. реф. перк. суда", Спб. 1874 г., вып. 1, стр. 16, по мнѣнію котораго исповѣдь естъ въ строгомъ смыслѣ судъ, а приговоръ духовника естъ судебное рѣшеніе. На чемъ же основываетъ упомянутый авторъ подобное утвержденіе? "Что исповѣдь естъ судъ", говоритъ онъ, "объ этомъ намъ свидѣтельствуютъ догматическія книги" (ссылка на догмат. богосл. преосв. Макарія). Съ точки эрѣнія церковнаго права, аргументъ этотъ не особенно убѣдителенъ.

и по внутреннему значенію. Во внутреннемъ судів, или судів совъсти, гръщникъ, исповъдующій свои гръхи съ сокрушеніемъ сердца (contritio animi), таинственным образомъ подучаетъ разръшение во всъхъ гръхахъ и становится въ тоже положение, въ какомъ находился человъкъ непосредственно всявдь за принятіемъ таинства крещенія 1). При этомъ, какъ свидътельство дъйствительнаго, а не мнимаго только раскаянія и сокрушенія сердечнаго, можеть быть налагаемо на кающагося то или другое благочестивое упражнение, подъ руководствомъ духовника, не иначе, какъ по внутреннему, свободному движенію души самого кающагося. Принудительное наложеніе на кающагося духовникомъ какихъ-либо благочестивыхъ дъйствій, безъ доброй воли со стороны самого кающагося, есть нвчто самопротиворвчащее, non sens. Кающійся грвшникъ получаетъ разръшение гръховъ подъ условиемъ сокрушения сердечнаго и твердо высказанной ръшимости исправиться, не повторять на будущее время тёхъ грёховъ, въ которыхъ приносится покаяніе. Дівло духовника дать совіть, какимь путемъ всего целесообразнее идти кающемуся, на какія дурныя стороны долженъ онъ обратить преимущественное вниманіе и какія средства всего лучше могуть дійствовать въ видахъ подавленія той или другой порочной наклонности. «Сколько бы ты ни падаль на площади», говорить Златоусть, «всякій разъ встаешь: такъ, сколько разъ ни согръщишь, покайся во гръхъ, не отчаявайся; согръщинь въ другой разъ, въ другой разъ покайся... Здись врачебница, а не судилище; здъсь не истязують, а дають прощение во гръхахх» 2). Напротивъ, открытый судъ Церкви, т. е. судъ въ собственномъ смыслъ, не возвращаетъ человъку той чистоты, которую онъ имълъ, выходя изъ купели крещенія, и которая возвращается гръшнику въ таинствъ наказанія. Судебный акть съ наложениемъ церковнаго наказанія имветь въ виду лишь побудить преступника, чтобы онъ созналъ свое престу-

1) Догматич. Богосл. преосв. Макарія, т. П, стр. 428.

<sup>3)</sup> Бесёд. къ антіох. нар., т. П, въ русск. перев. стр. 319, бесёд. о покаян. преосв. Макарій. Догмат. богосл. т. Ц, стр. 441.

меніе, т. е. что онъ самъ совратился съ истиннаго пути и что поведение его служить къ соблазну другихъ членовъ общества, съ подрывомъ чести и достоинства Церкви, и чтобы сознаніе это возбудило въ немъ чувство раскаянія. Это чувство несомивнно вызоветь потребность въ облегчении души чрезъ таинство исповъди, такъ что за отправленіями открытаго церковнаго суда стоить, въ концъ концовъ, исповъдь съ разръшительной молитвой. Можно, такимъ образомъ, усматривать весьма близкую связь между церковнымъ судомъ и таниствомъ исповеди, - связь, выражающуюся въ томъ, что церковное наказаніе, какъ актъ внёшняго церковнаго суда, приводить преступника къ духовнику, но въ тоже время и смёшивать эти два понятія, не смотря на ихъ близость, совершенно различныя, невозможно. Мы видёли, что внутренній судъ сов'єсти носить черты, существенно отличныя отъ вившняго суда Церкви. Разсматривая Церковь съ точки эрвнія видимо организованнаго общества, жизнь котораго регулируется совокупностію изв'єстных нормъ, мы можемъ им'єть дело только съ этимъ последнимъ судомъ. Что же касается перваго, то онъ, по своему таинственному характеру, стоитъ внъ сферы церковнаго права 1). Въ Церкви, какъ общественномъ организмъ, въ которомъ отдъльные члены въ этомъ именно ихъ качествъ, какъ членовъ цълаго, поставлены въ извъстныя взаимныя отношенія какъ къ целому организму, такъ и другимъ членамъ, какъ уже указано было, долженъ существовать и не можетъ не существовать опредъленный порядокъ, который не долженъ быть нарушаемъ, а если и нарушается, то долженъ быть возстановляемъ, такъ какъ въ дом'в Божіемъ, т. е. въ церкви, все должно происходить благообразно и по чину. Между тъмъ, въ обществъ, состоящемъ изъ людей, возможность нарушеній неизбъжна: и Спаситель сказаль, что роду человъческому невозможно обойтись безъ

<sup>1)</sup> Такого же воззрѣнія держится проф. Шульте: въ своемъ "Lehrbuch des catholisch. Kirchenrechts, Giessen, 1868 г., онъ не даеть мѣста какъ всѣмъ вообще таинствамъ, такъ и таинству покаянія, а вмѣстѣ съ тѣмъ и всей исповѣдной или покаянной дисциплинѣ, какъ не входящей въ кругъ церковноправовой матеріи.

соблазновъ 1). Но если порадовъ въ Церкви зиждется на законъ, канеомъ Самимъ ел Основателемъ, если, далъе, порядовъ этотъ составляеть нечто существенно необходимое, безъ чего не можетъ существовать и саман Церковь, то и необходимость возстановленія нарушеннаго порядка не можеть быть подвергаема ни мальйшему сомньню. Отсюда савдуеть, что Церковь не можеть не обладать и средствами, служащими целямъ возстановленія, такъ какъ, имея право на цвль, Церковь ео ірѕо получаеть право и на средства, необходимыя для этой цели. Возстановительныя средства, поскольку возстановленіе вызывается посягательствомъ на право, какъ совокупность нормъ, дъйствующихъ и регулирующихъ жизнь Церкви. - эти средства суть церковныя наказанія. Такимъ образомъ, церковныя наказанія, какъ п открытый церковный судъ, находять свое обоснование въ томъ же поняти о Церкви, какъ обществъ, которое служить обоснованіемъ и для самаго церковнаго права. Основаніе это такъ твердо, что еслибы даже не существовало въ Новомъ Завътъ прямыхъ и ясныхъ указаній на принадлежность Церкви, какъ обществу, наказующей власти 1), то и одного этого основанія, съ точки зрвнія современной науки права, было бы вполнъ достаточно для того, чтобы утвердить на немъ право Церкви наказывать въ объем'в власти, соотв'ьтствующей ся существу и назначеню.

Но мы встръчаемся здъсь съ общераспространеннымъ, можно сказать, съ ходячимъ возгръніемъ, по которому право Церкви наказывать имъетъ своимъ основаніемъ ту вяжущую и разръшающую власть, власть ключей, какъ ее называютъ западные канонисты (potestas ligandi et solvendi s. potestas clavium), которую Спаситель предоставилъ апостоламъ въ словахъ: «Истинно говорю вамъ: что вы свяжете на землъ, то будетъ связано на небъ, и что разръщите на землъ, то будетъ связано на небъ, и что разръщите на землъ, то будетъ разръщено на небъ, в что разръщите на землъ, то будетъ разръщено на небъ, в что разръщите на землъ, то будетъ разръщено на небъ, в что разръщите на землъ, то будетъ разръщено на небъ, в что разръщите на землъ, то будетъ разръщено на небъ, в что разръщите на землъ, то будетъ разръщено на небъ, в что разръщите на землъ, то будетъ разръщено на небъ, в что разръщите на землъ, то будетъ разръщено на небъ, в что разръщите на землъ, то будетъ разръщено на небъ, в что разръщите на землъ, то будетъ разръщено на небъ, в что разръщите на землъ, что в първътъръ в другомъ в в същ в примите духа Святаго: кому простите гръхи, тому простятся; на комъ оставите, на томъ останутся» в объ

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Мате. XVIII, 7. <sup>3</sup>) Напр. Мате. XVIII, 15—17; 1 Кор. V, 2—7, 13; 1 Тим. V, 20. <sup>3</sup>) Мате. XVIII, 18. <sup>4</sup>) Іоан. XX, 22—23.

эрвніи нельзя не видёть явнаго смёшенія понятій: догматическое основаніе, на которомь православная Церковь утверждаеть свое ученіе о богоучрежденности таинства покаямія, переносится въ сферу права, формальнымь положеніямь котораго таинственная власть связывать и разрёшать, съ послёдствіями не только для здёшней, но и для будущей жизни, подчиняться не можеть и не должна. Для протестантовь, съ ихъ точки зрёнія, не существуеть въ этомь случаё затрудненій, такъ какъ таинство покаянія ими не признается и, поэтому, власть вяжущая и разрёшающая, отрёшенная оть таинственнаго характера, безъ особенныхъ неудобствъ можеть служить фундаментомь не только для внутренняго форума, но и для внёшняго 1).

Напротивъ, для православной, какъ равно и для римскокатолической церкви, ученіе о таинствѣ покаянія составляетъ одинъ изъ догматовъ вѣры; обоснованіе наказаній, практикуемыхъ Церковію въ области внѣшняго суда, на одномъ принципѣ съ таинственными полномочіями, осуществляемыми Церковію, какъ божественнымъ установленіемъ, въ таинствѣ покаянія было бы равносильно признанію таинственнаго характера и за отправленіями внѣшняго церковнаго суда. Намъ кажется равно странною и та цѣпь противорѣчій, какую представляетъ система римско-католическаго церковнаго права <sup>2</sup>),



¹) Мейеръ дъйствительно и разсматриваетъ церковную дисциплину въ тъсной связи съ исповъдю и покаяніемъ. Lehrbuch. §§ 204 и 209. Срави. въглядъ Fabri, Ueber Kirchenrecht im Sinne und Geiste des Evangeliums Stuttgart. 1854, стр. 13 — 18. Но и протестантские канонисты не вст держатся этого взгляда; такъ напр. Бёмеръ, считая самый принципъ juris clavium ноздивйшимъ iepapxическимъ изобрътеніемъ, выставляетъ положеніе: пртотестанте, зі praxin ecclesiae antiquam recolunt, cogitare debent, jure collegii exclusionem a communione, vel ab officiis sacris expediri, qui effectus sunt humani, omnibusque collegiis communes. J. H. Böhmer, Jus ecclesiasticum protestantium, edit. II, 1744 г., t. V, lib. V, tit. XXXVII, § 50, стр. 665. О поздъявлящемъ изобрътеніи juris clavium ibid. § 15, стр. 635.

<sup>2)</sup> Съ проведеніемъ різкой границы между forum externum u for. interпит, римско-католическими теологами и канонистами признано, что хотя все, относящееся до вибшняго форума, зиждется на potestas clavium, но въ тоже время и различается отъ того акта, которымъ пресвитеръ связываетъ или разрібшаетъ грібшниковъ во внутреннемъ форумъ передъ Богомъ: пер-

и тотъ недостатокъ последовательности, который заметень въ одномъ изъ напикъ отечественныхъ канонистовъ <sup>1</sup>). Невозможно, правда, игнорировать того обстоятельства, что какъ древибиная Церковь, такъ и наша отечественная церковь въ особенности, весьма часто утверждала отправленія своего вившняго суда именно на «власти связательной». Но что касается, во-первыхъ, древивней церкви, то она могла делать это съ

ваго рода власть отнесена въ юрисдикціи (potestas jurisdictionis), а вторал къ настырскому сану (potestas ordinis). Clavis ordinis пересталь быть необходимымъ предположеніемъ clavis jurisdictionis въ томъ смысле, что сделалось возможнымь осуществлять отпрытую церковнонай взующую власть, не имба священнаго сана. V an Espen, Jus ecclesiasticum universum. Venet. t. IX, Tractatus de censuris ecclesiasticis, cap. 2, § 4. Teolord Kobeph, выставил, какъ несомивнию вытекающія изъ каноническаго права, положенія, что наказаніе отлученіємъ есть истеченіе potestatis jurisdictionis, а не potestatis ordinis Der Kirchenbann und seine Folgen. Tübingen. 1863 r., crp. 66), и что для отдученія въ отлучающемъ не необходимъ священническій санъ, а достаточно одной тоизуры (Ibid. стр. 84), находить въ тоже время возможнымъ поставить следующее определение отлучения: отлучение, говорить онь, есть судебный приговоръ, изрекаемый на земль, но утверждаемый и приводимый въ исполнение на небь (sid) Ibid. стр. 19. Указаннаго противоръчия не чужда и церковь константинопольская: противорьчіе это замычается вы учреждепін должности хартофилакса, который не необходимо долженъ быть пресвитеромъ и который, однако, въ силу самой должности, получаеть при своемъ поставления в д вочи дарства небеснаго. Таниственныя полномочіл передаются таниственнымь же образомь, а не юридическимь путемь делегаціи: поэтому принципь делегаціи не спасаеть оть противорічія. О должности хартофилакса: Zhishman, Die Synoden und Episcopal-Aemter in der morgenland. Kirche. Wien: 1867 г., стр. 113-114. Павель, о должностяхь и учрежденіяхъ по церковному управленію въ древней восточной церкви. Свб. 1857. crp. 172-175.

') Авторы "Предполагаемой реформы церковы, суда", оспаривая Соколова, который утверждать, что только нравственная сторона церковнаго суда требуеть для своего отправленія духовнить бізгодатнихь даронь (права вязать прімпить), а юридическам сторона можеть быть поручена церковною властію различнимъ органамъ и къ дотматическимъ основаніямъ церковнаго устройства не относится, говорить: "та и другая сторона церковнаго суда утверждается на одномъ и томъ же основанія, именно на данной Христомъ Спасителемъ апостодамъ и ихъ пресминкамъ власти визать и рімпить" (стр. 124). На стр. 126 и 126 высказмвается мысль, что "судопровиводство по діламъ о преступленіяхъ клириковъ есть священнодійствіе и требуеть особиль церковнихъ таниственнихъ полномочій". Почему только священнодійствіе, а но таниство? Это было бы, ковечно, клишшленіемъ новаго догмата, по псо таки было бы вполить послідовательно.

полнымъ правомъ, уже потому одному, что она не знала различія между вившнимъ и внутреннимъ форумомъ 1), или, лучше, въ первенствующей Церкви существовалъ только одинъ открытый судъ, но съ таинственнымъ характеромъ: гръхи исповъдывались открыто въ присутствіи цёлаго собранія вёрующихъ: примиреніе кающихся съ Церковію не было отділено какимъ либо промежуткомъ времени отъ принятія евхаристіи 2). Но эта древивишая практика давнымъ давно прекратилась. Хотя и впоследствіи Восточная Церковь никогда не высказывалась въ смыслъ ръзкаго разграниченія между внъшнимъ и внутреннимъ форумомъ, какъ это делала церковь западная, однако фактически разграничение это получило признание и въ Восточной Церкви. Таинственныя черты въ отправленіяхъ внъшняго церковнаго суда исчезли мало по малу; это доказывается уже темъ однимъ соображеніемъ, что для отлученнаго, въ случав его раскаянія и обратнаго принятія въ Церковь, стало невозможнымъ быть допущеннымъ къ евхаристіи, обходя таинство исповъди. Что же касается, во-вторыхъ, нашей отечественной церкви, то исторія можеть сказать намъ весьма многое противъ принципа «власти связательной», какъ основанія для отправленій вившняго церковнаго суда; пришлось бы принимать за истеченіе власти связательной и тв приговоры, въ которыхъ публичное покаяніе замінялось тілесным наказаніемь, причемь прямо

1) Cp. Binterim, Denkwürdigkeiten der christcatholischen Kirche. B. V,

<sup>2)</sup> Cyprian. epist. 54. "Censuimus eos qui de ecclesia Domini non recesserunt, sed poenitentiam agere et lamentari, ac Dominum deprecari a primo lapsus sui die non destiterunt, pacem dandam esse, et eos ad proelium quod imminet armari et instrui oportere". Дать мирь значило допустить въ евхаристін; это видно изъ дальнъйшихъ словь св. Кипріана: "at vero nune non infirmis, sed fortibus pax necessaria est, nec morientibus, sed viventibus communicatio a nobis danda est, ut quos excitamus et hortamur ad proelium, non inermes et nudos relinquamus, sed protectione sanguinis et corporis Christi muniamus". Моринъ (Commentarius historicus de disciplina in administr. sacram. poenit. XIII primis seculis, Parisiis, MDCLI) говорить: primis ecclesiae seculis reconciliationem poenitentium ab eucharistia participatione temporis spatio sejunctam non fuisse. lib. IV. cap. XXI. Cf. Van Espen, Jus eccl. universum, P. III tit. XI.

оговаривалось, что тълесное наказаніе назначается именно взамльна духовной епитиміи 1).

#### б) Существо церковныхъ наказаній.

«Не легко найти церковный институть, говорить Якобсонь, который бы понимался столь различно, какъ церковная дисциплина (Kirchenzucht). Это объясняется частію нер'вдвимъ совпаденіемъ ціли дисциплины съ цілью другихъ церковныхъ институтовъ, частію темъ, что, при отсутствіи точно установленныхъ границъ, дисциплина или ограничивается слишкомъ узко, чисто духовною областію, или же, напротивъ, слишкомъ широко проникаетъ въ гражданскую сферу» 2). Дъйствительно, нельзя не согласиться съ этими словами: и іезуить Гибалинь, съ ультракатолическимъ канонистомъ Мюнхеномъ съ одной стороны, и протестантскій пасторъ Фабри, съ другой, говорять объ одной и той же церковной дисциплинв. Но если, въ глазахъ первыхъ двухъ, всякое наказаніе есть церковное, если оно практикуется Церковію, такъ какъ и тълесныя даже наказанія, бывъ наложены Церковію, получають иной характеръ, измъняются въ своемъ значении 3): то, по мнѣнію послѣдняго, единственное оружіе Церкви составляють слезы и молитва 4).

Фабри не допускаетъ никакого различія между пастырскимъ попеченіемъ о душахъ (Seelsorge) и церковной дисциплиной (Kirchenzucht), такъ какъ и послъдняя, говоритъ онъ, имъ-

<sup>1)</sup> Факты см. ниже, въ исторіи церкови. наказ.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Jacobson, Das evangelische Kirchenrecht des preussischen Staates, Halle 1867. Abth. 2 crp. 609.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Omnis poena ecclesiastica spiritualis erit sive quia proficiscitur a spirituali potestate, sive quia in finem spiritualem tendit, sive quia poenam spiritualem quam ex quadam necessaria consecutione comitatur praesupponit, sive denique quia objectum spirituale habet... y Böh mer'a, Ius eccles. protest. t V, lib. V, tit. XXXVII, § 3. Cf. München. Das kanonische Strafverfahren und Strafrecht. Köln. 1865. B. II, S. 101.

<sup>4)</sup> Fabri, Ueber Kirchenzuht... "Preces et lacrimae sunt arma ecclesiae" — слова эти служать эпиграфомъ къ его брошюрѣ, ими же она и заканчивается.

еть цълію попеченіе о душт согръщающаго брата 1). Этотъ веюридическій взглядь встрівчается, впрочемь, весьма різдко, и у римскокатолическихъ канонистовъ 2). Смъщение двухъ различныхъ понятій: пастырства и церковной дисциплины, объясняется здёсь близкимъ соприкосновеніемъ целей того и другаго института. Безспорно, что «вліять на возбужденіе и оживление самодъятельности членовъ Церкви на пользу ихъ спасенія» 3) есть призваніе Церкви; но эта задача положительными образомъ достигается ел учительною и богослужебною двятельностію. Наказующая двятельность въ томъ имветь свое отличіе отъ другихъ видовъ церковной діятельности, что она предполагаетъ не нормальный строй церковной жизни, а уклоненіе, нарушеніе этого нормальнаго поридка, къ возстановлению котораго она и стремится при помощи тъхъ средствъ, которыя мы называемъ церковными наказаніями. И тамъ, гдв внвшній порядокъ церковной жизни не нарушенъ преступленіем въ смысль церковнаго права, церковь должна пробуждать и оживлять самодъятельность людей на пользу ихъ спасенія, -- но она дійствуєть тамъ не наказаніями, а другими средствами: ученіемъ, пропов'вдію, богослуженіемъ. Итакъ, исходнымъ пунктомъ при разсмотрѣнів существа церковныхъ наказаній мы ставимъ то положеніе, что церковное наказаніе есть воздійствіе (reactio) противъ церковнаго преступленія 4).

Стр. 13 назв. брош.

<sup>2)</sup> Hanp. Pachmann, Lehrbuch des Kirchenrechtes. Wien. 1865. Band. II. § 428. 3) Jbidem.

Нельзи не согласиться съ слъдующимъ, вполив върнымъ, замъчаніемъ Лкобсона: "Im Allgemeinen ist die Aufgabe der Disciplin die Erhaltung der kirchlichen Ordnung nicht aber durch Aufsehen und Behüten, das der Kirchenvisitation obliegt, sondern durch Herstellung der bereits eingetretenen Verletzung. Ihre Thätigkeit besteht also nicht in der Vorbeugung der Prävention von Uebeln, sondern darin, dass sie erst nachfolhend und somit restituirend und reprimirend einzuwirken hat. Ihr eigentlicher Beruf ist auch nicht die Erziehung und Erbauung der Angehörigen der Kirche, nich an sich die Gewinaung des Einzelnen zur Erreichung des Heils in Christo, was durch den gesammten Cultus und durch die Seelsorge im Besondern erzielt wird, sondern die Zurückführung dessen, der sich mehr oder minder mit der Kirche verfeindet und dieselbe verletzt hat". Das evangel. Kirchenr. B. II, crp. 610.

Существо церковныхъ наказаній можетъ быть опредъляемо съ двухъ сторонъ: 1) со стороны отрицательной, указаніемъ на то, чъмъ не должны, не могутъ быть церковныя наказанія и 2) со стороны положительной, разъясненіемъ того, въ чемъ должны состоять они. Первая изъ указанныхъ точекъ зрънія ведеть къ слъдующимъ двумъ положеніямъ:

- а) Церковныя наказанія не могуть выходить изъ сферы полномочій церковной власти. Это само собою вытекаеть изъ того общаго начала, что Церковь существуєть въ виду опредъленной, указаннной ей Самимъ Основателемъ цѣли, когорая заключается въ томъ, чтобы вести людей къ возможному на землѣ идеалу правственнаго совершенства. Церковнымъ наказаніямъ чуждъ матеріально принудительный, насильственный характеръ, такъ какъ правственное совершенство насильственными мѣрами не достигается 1). Равнымъ образомъ, не выходя изъ своей сферы, Церковъ не можетъ касаться гражданскаго положенія лица въ государствъ права гражданина, гражданская честь неприкосновенны для Церкви 2).
- б) Церковныя наказанія, какъ имѣющія въ виду возстановленіе нарушеннаго церковнаго порядка, не могутъ имѣть случайнаго характера, зависящаго отъ воли того или другаго лица, потому что и самый порядокъ въ Церкви не есть нѣчто случайное, а имѣетъ внутреннюю необходимость. Другими словами, церковныя наказанія не могутъ состоять въ такихъ мѣрахъ, проведеніе которыхъ, будучи поставлено въ зависимость отъ отдѣльной воли, не было бы во власти Церкви. Выставляя это положеніе, мы имѣемъ въ виду, главнымъ образомъ, весьма распространенное, если не сказать болѣе, мнѣніе, что церковныя наказанія должны состоять, между прочимъ, въ такъ называемыхъ «благочестивыхъ упражненіяхъ» или епитиміяхъ въ нынѣшнемъ ихъ значенія, а

<sup>1)</sup> Іоан. VIII, 3—11. Лук. IX, 54—56. Вселенская церковь высказалась противъ матеріально-принудительнаго характера церковныхъ наказаній въ 9 пр. двукр. соб. и еще ранъе въ 26 аност. пр.

<sup>2)</sup> Такова infamia по римско-католическому "Corpus juris canonici" Manchen, Das kanon. Strafrecht стр. 119. A. C. Thesaurus, De poenis ecclesiasticis praxis absoluta et universalis, Pars 1. сар. XXXIII.

не въ томъ смыслъ, какой имъло это слово на языкъ древней Церкви. Подводить эти благочестивыя упражненія подъ точку зрвнія наказанія едва ли возможно. Если признать за Перковію право назначать, въ виде наказанія, совершеніе какихъ либо положительныхъ дъйствій, то придется или исполнение церковнаго наказанія поставить въ зависимость отъ воли наказуемаго, или же искать вив Церкви принудительной салы, которая бы обезпечивала приведение въ исполнение церковныхъ наказаній. Въ самомъ дёль, мы съ трудомъ можемъ представить себъ, чтобы какая бы то ни было власть, пусть даже она выступаеть во всеоружіи матеріальных репрессивныхъ мъръ, какова напр. власть государственная,могла назначить въ наказаніе совершеніе какого либо положительнаго дъйствія. Всякая власть сталкивается въ этомъ случав съ волею человъка, принудить которую къ совершенію чего либо положительнаго есть психологическая невозможность. Церковь напр. назначаеть въ наказаніе извістное число поклоновъ, или хожденіе въ Церковь въ опредъленные дни и часы и т. п. Наказаніе приводится въ исполненіе лишь тогда, когда наказуемый не противодъйствуеть этому исполненію, которое, такимъ образомъ, всецвло зависить отъ его воли. Положительныя действія, налагаемыя Церковію въ виде наказанія, не суть, сами по себъ, средства, возстановляющія церковный порядокъ, а слъдовательно не суть и наказанія. Они авляются уже какъ последствія, какъ добрые плоды, какъ доказательство возстановившагося порядка, но все-таки за всеми этими плодами и доказательствами стоить обусловливающій ихъ вопросъ: чёмъ же этотъ порядокъ возстановляется? Конечно, не благочестивыми упражненіями, стоящими въ зависимости отъ субъективной воли. Для того, чтобы отклонить подобную зависимость, какъ противоръчащую требованіямъ церковнаго порядка, который имветь не случайный, а необходимый характеръ, является естественное стремленіе искать вив Церкви той силы, которая могла бы придать обязательное значеніе приговорамъ церковно-судебной власти, которая заставила бы исполнять налагаемое церковнымъ судомъ наказаніе страхомъ лишенія болье или менье важныхъ

жизненныхъ благъ. Такъ, церковныя мѣры становятся подъ авторитетъ нецерковной принудительной силы; дѣйствія, которыя должны бы были вытекать изъ внутреннихъ мотивовъ, принимаютъ характеръ оффиціально-вынужденныхъ дѣйствій, разсматриваются какъ необходимое зло, которое нужно отбыть volens-nolens, для избѣжанія большаго зла, причемъ вопросъ о дѣйствительномъ душевномъ расположеніи лица, проходя щаго покаяніе, разсматривается какъ излишній. Церковь, говорить Рихтеръ 1), даже если бы она имѣла полную всзможность воспользоваться свѣтскимъ принужденіемъ, должна отклонить отъ себя эту возможность; въ противномъ случаѣ церковный судъ побратался бы съ полиціей.

Перейдемъ къ положительной точкъ зрънія, т. е. къ вопросу о томъ, въ чемъ должны состоять церковныя наказанія. Всякое наказаніе, по самой идей своей, носить отрицательныя черты, состоить въ лишеніи какихъ либо благь или правъ. Возьмемъ карательныя средства въ собственномъ смыслъ, т. е. тв, которыми пользуется государство въ видахъ уголовной репрессіи. Всв они построены на отнятіи у преступника какого либо блага: жизни, чести, свободы, имущества и т. д. И если, въ особенности, остановимъ наше внимание на возгръніяхъ. господствующихъ въ современной наукъ уголовнаго права, то увидимъ, что всевозможные виды репрессивныхъ мъръ сводятся, главнымъ образомъ, къ лишению свободы <sup>2</sup>). Если, затъмъ, при лишеніи свободы въ мъстахъ заключенія имъеть мъсто отбываніе обязательныхъ работъ, то это отбываніе къ юридической природъ наказанія не относится. Работы могуть быть и не быть, а если онв и двиствительно имвють мъсто, то считаются скоръе средствомъ, облегчающимъ тяжесть заключенія, или даже, при добросовъстномъ исполненіи, укорачивающимъ срокъ наказанія, означенный въ судебномъ приго-

<sup>&#</sup>x27;) Richter-Dove, Lehrbuch des catholisch. und evangelisch. Kirchenr. § 228, crp. 715.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Wahlberg, Die Strafmittel (im Holtzendorff's Handbuch des deutschen Strafrechtes, Berlin, 1871. В. II, стр. 436. И. Я. Фойницкій, Русск. карат. система (Сборн. госуд. знаній, т. 1 стр. 143).

воръ. Если церковь, для возстановленія нарушеннаго въ ней порядка, нуждается въ извъстныхъ средствахъ, которыя мы называемъ наказаніями: то и здёсь наказаніе можеть состоять не въ иномъ чемъ, какъ въ лишеніи же благь и правъ. — не твхъ правъ и благъ, которыя составляютъ благодвяніе, доставляемое юридическимъ порядкомъ въ государствв и принадлежать гражданину, какъ таковому, но тёхъ правъ и благъ, раздаятельницею которыхъ является сама Церковь, каковы: участіе въ общественномъ богослуженіи, въ молитвахъ церкви, въ таинствахъ, въ церковно-приходскихъ делахъ, наконецъ, вев спеціальныя права, связанныя съ преимущественнымъ положеніемъ клира въ церковномъ обществъ 1). - Но... возможно ли въ вопрост о церковныхъ наказаніяхъ становиться на точку зрвнія, повидимому, совершенно чуждую Церкви, создавать искуственную аналогію между церковными наказаніями и уголовно-репрессивными мърами государства, тогда какъ области церковная и государственная покоятся на различныхъ принципахъ? Измъреніе и опредъленіе одной изъ нихъ по масштабу другой не есть ли дёло противоразумное? Не будеть ли просто на просто суетнымъ коваторствомъ вносить въ церковное право конструкцію, заимствованную изъ чуждой ему области? На подобные вопросы можно отвътить следующее. Церковь, какъ организованное въ видимомъ мір'в общество, не можетъ не имъть чертъ, сближающихъ ее со всъми другими человъческими союзами, въ кругъ которыхъ входить и государство <sup>2</sup>). Если, въ видахъ научнаго построенія церковнаго права, разнообразныя отправленія церковной жизни подводятся, обыкновенно, подъ различныя категоріи; если логически мыслимо и наукою оправдывается и даже требуется различіе между различными родами церковной власти въ формъ законодательной, законоисполнительной, судебной, причемъ каждая

<sup>1)</sup> Близкій къ этому взглядъ высказанъ професс. Шульте, Lehrbuch, стр. 319: "muss jede kirchliche Strafe mehr den negativen Charakter an sich tragen: durch Entziehung von Rechten zur Besserang zu führen, als eine directe aussere Nöthigung zum Handeln enthalten".

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Bluntschli, Allgemein. Staatsrecht. München. 1857. В. I, стр. 6, 46. примѣч. 3. В. II, стр. 287. R. V. Mohl. Encyklopädie der Staatswissensch. § 5.

сохраняеть свой специфическій характерь и причемь, какь не трудно видёть, берется прямо готовая конструкція изъ области публичнаго права: то мы не видимъ причины, почему бы невозможно было, выходя изъ тёхъ же требованій науки, конструировать научнымъ образомъ и наказующую дёятельность Церкви, придавъ ей тотъ специфическій характеръ, который она должна имёть по самой идеё наказанія.

Мы вовсе не думаемъ изгонять изъ церковной жизни тъхъ благочестивыхъ упражненій, которыя им'вють свою в'вковую исторію въ церковной практикъ: мы желаемъ только сказать, что это не наказанія. Какъ доказательство, какъ плодъ раскаянія, обусловливаемый внутреннимъ свободнымъ движеніемъ души преступника, они относятся къ области внутренняго форума. Благочестивыя упражненія вошли въ практику церковную взамвиъ открытаго покаянія, которое въ древней Церквине разсматривалось какъ наказаніе: оно было благодівніемъ, которое Церковь оказывала падшимъ, давая имъ возможность принесенія покалнія, а черезъ то надежду на возстановленіе въ правахъ церковныхъ. Публичное покаяніе было, само по себъ, понятіемъ, отдълимымъ отъ отлученія; оно было спутникомъ отлученія и носило на себъ характеръ не наказанія, а скоръе средства избавиться отъ наказанія. Nec illo tempore ut poena imminebat, sed tanquam jus impetrabatur poenitentia, справедливо говорить Экъ <sup>1</sup>). Различныя благочестивыя дъйствія были добровольно предпринимаемыми дъйствіями и только съ теченіемъ времени подверглись законодательной регламентаціи и возведены въ цёлую пенитенціальную систему. Но и затёмъ преобладающею точкою зрвнія въ канонахъ церковныхъ относительно епитимій, уже въ измінившемся значеніи этихъ послідшихъ, осталась точка зрвнія приготовленія къ достойному при-

<sup>•)</sup> De natura poenarum secundum jus canonicum. Berolin. 1860, crp. 76. Cf. Eichhorn, Grundsätze des Kirchenrechts der kathol. und evangel. Religionspartei im Deutschland В. II, стр. 67. Моринъ говорить: "Scelerum poenitentes primis ecclesiae seculis sacco et cinere sordulentos jus agendae poenitentiae multis precibus et fletibus ante fores basilicarum ad clerum et populum effusis impetrasse". Commentar. de sacr. poenit. lib IV, cap. XVI.

нятію евхаристіи 1). Понимаемыя въ такомъ смысль, благочестивыя упражненія, очевидно, не им'вють отношенія къ церковному праву, а входять цёликомъ въ область особой богословской дисциплины, извъстной подъ именемъ пастырскаго богословія; самый отказъ въ разрѣшеніи грѣховъ со стороны духовника и, вследствіе этого, недопущеніе къ причащенію, или же разръшеніе, обусловленное совершеніемъ извъстныхъ благочестивыхъ дёль, не могуть быть подводимы подъ точку эрвнія наказанія, какъ и вообще духовникъ въ предвлахъ внутреннято форума не есть органъ Церкви наказующей. Если духовникъ отказываеть въ разрѣшеніи, то въ этомъ отказѣ обнаруживается лишь то, что въ кающемся, желающемъ принять причащение, не замъчается тъхъ условий, наличность которыхъ требуется Церковію для преподанія этого таинства 2), все равно какъ не допускаются напр. къ причащенію женщины после родовъ или въ періоде очищенія, далее лица, хотя не совершившія никакого преступленія противъ церковнаго порядка, но приступающія къ таинству безъ всякаго приготовленія или напр. заявляющія сомнініе въ дійствительности пресуществленія. Замівчательно, что римскокатолическіе канонисты, несмотря на то, что, по католическимъ воззрѣніямъ, пенитенціи внутренняго форума (Bussen) разсматриваются какъ средство удовлетворенія правдѣ Божіей, говоря о церковныхъ наказаніяхъ, какъ одной изъ формъ проявленія юрисдикціи церковной, обходять эти пенитенціи, какъ не относящіяся въ указанному отдёлу, и разсматриваютъ ихъ при разсмотреніи отдёльных в таинствъ, пріурочивая ихъ, конечно, къ таинству покаянія. Профессоръ Шульте, какъ мы видъли уже, даже совсёмъ опускаеть весь отдёль о таинствахъ, въ видахъ строго юридической конструкціи церковноправовой матеріи.

Положеніе, что церковныя наказанія могуть состоять только въ лишеніи благь или правъ церковныхъ, приводить къ нѣкоторымъ дальнѣйшимъ выводамъ:

Подробно будеть сказано объ этомъ ниже, въ исторіи церковныхъ наказаній.

<sup>2)</sup> Ср. взглядь Гиншіуса, Die preussichen Kirchengesetre mit Einleitung und Kommentar, Berlin, 1873, стр. 10.

а) Наказаніе есть лишеніе права существующаго, а не возможнаго только; не можеть быть наказанія въ смыслё лишенія правоспособности, понимая эту последнюю не какъ общее условіе всёхъ отдёльныхъ правъ, а въ примененіи къ конкретному праву, такъ какъ правоспособность, въ смыслъ общаго условія всёхъ отдёльныхъ правъ, совпадаеть съ самою принадлежностію къ Церкви, следовательно лишеніе этой правоспособности совпадаеть съ прекращеніемъ принадлежности къ Церкви, т. е. съ отлученіемъ, и такимъ образомъ можетъ быть разсматриваемо съ точки зрвнія наказанія. Практическое значеніе этого вывода обнаруживается въ вопросв о такъ называемомъ иррегуляритеть (irregularitas, Irregularitat) 1). Подъ именемъ иррегуляритета въ римскокатолическомъ каноническомъ правъ понимается такое обстоятельство, которое препятствуетъ принятію посвященія, или осуществленію функцій, связанныхъ съ принятымъ уже посвященіемъ 2). Извъстно, что въ римскокатолическомъ церковномъ правъ ученіе объ обстоятельствахъ, препятствующихъ допущенію въ клиръ, развилось въ строгую систему 3), причемъ всв подобныя обстоятельства подводятся подъ двъ главныя рубрики: 1) обстоятельства, вытекающія изъ какого либо недостатка (irregularitates ex defectu), куда относятся: defectus natalium, libertatis, scientiae, aetatis, corporis, fidei etc. 2) обстоятельства, возникающія изъ совершенія преступленія (ігregularitates ex delicto 4). Въ древности понималось подъ такимъ преступленіемъ діяніе, повлекшее за собою публичное церковное покаяніе; съ отпаденіемъ же последняго, по дъйствующему праву, иррегуляритеть имъеть мъсто въ случав совершенія лицомъ общензвістнаго преступленія (noto-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) По аналогіи съ пррегуляритетомъ, доктрина установила еще понятіе ингабилитета (inhabilitas), какъ такого обстоятельства, которое препятствуеть полученію церковной должности, не связанной съ какою-либо степенью священства. Мапchen, стр. 155.

<sup>2)</sup> Ibidem, crp. 153.

з) Ученіе объ пррегуляритеть основано на Тит. І, 6—9; 1 Тим. III, 2—9; LX пр. апост. ІХ прав. 1 ник. и др.

<sup>4)</sup> Schulte, Lehrbuch, crp. 167-169.

гішт delictum), за которымъ слѣдуетъ infamia, а также въ случаѣ совершенія опредѣленныхъ преступленій, каковы: homicidium voluntarium, reiteratio baptismi etc. ¹). Иррегуляритетъ, относящійся къ послѣдней категоріи, и разсматривается нѣкоторыми изъ канонистовъ какъ особое самостоятельное наказаніе, какъ роепа sui generis ²), хотя нельзя не замѣтить съ другой стороны, что большинство канонистовъ, считая въ томъ числѣ такія имена, какъ Шульте, Рихтера и Вальтера, при обозрѣніи системы церковныхъ наказаній, обходять иррегуляритетъ молчаніемъ.

Изъ представленнаго выше понятія объ пррегуляритетъ можно видёть, что иррегуляритеть есть частію обстоятельство, препятствующее осуществленію уже полученнаго посвященія, частію же препятствующее самому вступленію въ клиръ. Съ первой точки зрвнія, иррегуляритеть, какъ имбющій приміненіе къ духовнымъ лицамъ, съ характеромъ лишенія уже существующаго права, совпадаеть съ другими видами наказаній (suspensio, depositio). Что же касается пррегуляритета, разсматриваемаго съ последней точки зренія, то въ этомъ отношении достаточно привести следующия слова Филлипса: «Доктрина установила, говорить онъ, различіе между irregularitas ex defectu и irregularitas ex delicto; но въ сущности irregularitas ex delicto возникаетъ также изъ недостатка, ех defectu, ибо онъ, въ концъ концовъ, есть не что иное, какъ недостатокъ качествъ, требуемыхъ для посвященія, именно качества непреступности (ohne Verbrechen zu sein). У кого этого качества не достаетъ, тотъ не долженъ быть посвящаемъ; онъ разсматривается наравнъ съ твиъ, кто не обладаетъ достаточнымъ тълеснымъ здоровьемъ, причемъ точка зрвнія наказанія совершенно отпадаетъ. Каждый такой недостатокъ, -- все равно, виновно ли въ немъ обладающее имъ лицо, или совершенно невинно, - исключаетъ отъ посвященія: кто изуродоваль другаго, подлежить ирре-

1) Ibid, etp. 170.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Br. Schilling, Der Kirchenbann nach canonischem Rechte, Leipzig, 1859, cp. 33.

гуляритету, но такому же иррегуляритету подлежить и изуродованный... Притомъ, изъ самыхъ мотивовъ церковнаго законодательства относительно этого предмета видно, что каноны имъютъ въ виду составление возможно лучшаго персонала служителей Церкви, а не наказание» <sup>1</sup>).

б) Церковныя наказанія состоять въ лишеніи членово Церкви церковныхъ благъ и правъ. Само собою разумвется. что кто не принадлежить къ составу церковнаго общества, по отношенію къ тому немыслимо и церковное наказаніе. Но и вопросъ о томъ, кто долженъ считаться членомъ церкви, въ спеціальномъ примъненіи къ ученію о церковныхъ наказаніяхъ, не въ такой степени ясенъ и удоборазръщимъ, какъ казалось бы съ перваго взгляда. Умершіе могуть ли считаться членами Церкви? Съ догматической стороны вопросъ ръшается положительно: церковь понимается не только какъ воинствующая 2), но и какъ торжествующая (къ этому католики присоединяють еще Церковь страждущую, т. е. испытывающую переходное состояніе въ чистилищъ). Но, какъ кажется, уже достаточно разъяснено то понятіе о Церкви, какое должно быть соединяемо съ нею въ области церковнаго права. Церковь въ этой области понимается какъ видимое общество; церковное право, въ смыслъ внъшняго порядка, господствующаго въ этомъ обществъ, имъетъ отношеніе къ живымъ членамъ общества, а не къ умершимъ; церковный судъ и церковныя наказанія не могуть имъть примвненія къ лицамъ, предстоящимъ уже предъ другимъ, высшимъ судомъ.

Въ исторіи, правда, мы встръчаемся съ многочисленными примърами изреченія анавемы надъ умершими, но отлученіе и анавема въ подобныхъ случаяхъ не могутъ быть разсматриваемы, какъ наказаніе для умершихъ; на нихъ можно смо-

<sup>1)</sup> Kirchenrecht, Regensburg, 1845, B. 1, Abth. 2, crp. 415, 416 II 566.

<sup>2) &</sup>quot;Церковь, будучи видима, поколику она есть на землѣ и къ ней принадлежать всѣ православные христіане, живущіе на землѣ, въ то же время есть невидима, поколику она есть и на небеси и къ ней принадлежать всѣ скончавшіеся въ истинной вѣрѣ и святости". Простр. хр. катих., чл. ІХ.

тръть только какъ на мъры—если можно такъ выразиться церковной политики, имъющія въ виду отвращеніе соблазна отъ живыхъ членовъ Церкви <sup>1</sup>). Это болье или менье общепринятый взглядъ въ церковно-правовой литературъ. <sup>1</sup>).

Сравнительно чаще включается въ систему церковныхъ наказаній лишеніе церковнаго погребенія <sup>2</sup>). Но и эта мѣра, съ нашей точки зрѣнія, не есть наказаніе: умершій членъ Церкви не подлежить болѣе ея суду, такъ какъ всѣ земныя отношенія, перестали для него существовать; въ лучшемъ мірѣ онъ найдеть себѣ лучшее правосудіе, чѣмъ здѣсь, на землѣ. Если Церковь не допускаетъ совершенія надъ умершимъ обряда погребенія, то дѣлаетъ это не въ видѣ наказа-

<sup>1)</sup> Kober, Der Kirchenbann, crp. 93.

<sup>2)</sup> Ibidem, стр. 76. Противное утверждаеть Гиншіусь (Commentar, стр. 9): "администрируемыя церковію спасительныя дійствія могуть и лицамъ уже умершимъ принести пользу, такъ что консеквентнымъ (?) образомъ могуть быть мыслимы и наказанія противъ умершихъ, какъ лишающія насъ спасительной помощи церкви". Подобный же взглядъ высказывается Фесслеромъ: "перковь, конечно, издаеть свои законы только для живыхъ членовъ, говорить онь, но она можеть, въ случав преступленія, связать съ нимъ и такое наказаніе, которое касается виновнаго только послів его смерти, нбочлены церкви, даже и после смерти, пользуются ея благоденніями, въ которыхъ церковь и отказываеть умершимъ". Ferd. Probst, Kirchliche Disciplin in den drei ersten christlichen Jahrhunderten, стр. 400. Съ догматической стороны, конечно, безспорно, что Церковь, какъ божественное установление, доставляетъ многоразличную пользу и умершимъ; но спасительныя дъйствія Церкви въ этомъ отношении не могутъ быть предметомъ юридическаго анализа, какъ и все вообще церковныя учрежденія и действія, предметь которыхъ чисто религіозный, нравственный, таинственный, не опредёлимый внъшними постоянными признаками, не могущій по самымъ свойствамъ своимъ входить въ область права и подлежать юридическимъ опредъленіямъ. Соколовъ, Введеніе въ церк. пр. стр. 14. Поэтому, и отказъ со стороны церкви въ совершении подобныхъ дъйствий не можетъ быть подводимъ подъ точку зрвнія наказанія, такъ какъ всякое наказаніе относится къ положению человъка въ видимомъ религіозномъ обществъ, т. е. здъсь, на землѣ.

<sup>\*)</sup> Многими изъ канонистовъ лишеніе церковнаго погребенія разсматривается какъ роепа sui generis, и именно какъ единственное, оставшееся во власти церкви, виндикативное наказаніе противъ мірянъ. Richter, Lehrbuch, § 217, Br. Schilling, Der Kirchenbann, стр. 15 и сл. Eichhorn, Grundsätze des Kirchenrechts, В. II, стр. 70, Ниже, говоря о системъ церковныхъ наказаній, им приведемъ взглядъ Эка на лишеніе церковнаго погребенія.

нія умершаго за совершенное имъ при жизни преступлені е, а нотому, что не существуеть въ данномъ случав твхъ условій, наличность которыхъ требуется Церковію для предпринятія со стороны ея какого либо спасительнаго двиствія. Равнымъ образомъ, лишеніе церковнаго погребенія не можетъ быть разсматриваемо какъ самостоятельное наказаніе и въ твхъ случаяхъ, когда оно имветъ мвсто по отношенію къ лицамъ, уже отлученнымъ отъ Церкви при ихъ жизни. Отказъ въ погребеніи, въ подобныхъ случаяхъ, есть естественное последствіе отлученія: спасительныя двиствія Церкви существуютъ только для ея членовъ, для твхъ, кто принадлежитъ къ составу церковнаго общества.

### в) О цёляхъ церковныхъ наказаній.

Въ извъстномъ мъстъ евангелія отъ Матоея, которое содержить въ себъ указаніе относительно того, какъ должно поступать по отношенію къ согръщившему брату (гл. 18, ст. 15—17), говорится: «Если согръщить противъ тебя братъ твой, пойди и обличи его между тобою и имъ однимъ; если послушаетъ тебя, то пріобръль ты брата своего; если же не послушаетъ тебя братъ твой, возьми съ собой еще одного или двухъ, дабы устами двухъ или трехъ свидътелей подтвердилось всякое слово; если же не послушаетъ ихъ, скажи церкви; а если и церковь не послушаетъ, то да будетъ онъ тебъ, какъ язычникъ и мытарь».

Итакъ, цѣль, къ которой нужно стремиться въ случаѣ совершенія кѣмъ либо изъ членовъ Церкви преступленія, есть пріобрѣтеніе брата, расположеніе его къ лучшимъ мыслямъ, исправленіе его. Апостолъ Павелъ, ссылаясь на полученное отъ Христа полномочіе исключать изъ Церкви упорныхъ грѣшниковъ, подъ каковымъ полномочіемъ всего скорѣе слѣдуетъ разумѣть приведенныя слова евангелія, примѣнилъ это полномочіе къ возникшему въ дѣйствительной жизни случаю.

По апостола дошель върный слухъ, что между членами коринеской церкви появилось блудодённіе, и притомъ такое блудодъяніе, какого не слышно даже у язычниковъ, что нъкто вмъсто жены имъетъ жену отца своего. Возмущенный слухомъ, а равно и тъмъ обстоятельствомъ, что остальные члены Перкви возгордились, вмёсто того, чтобы лучше плакать, дабы изъять быль изъ среды ихъ сделавний такое дъло, апостоль ръшиль: «Я, отсутствуя тъломъ, но присутствуя у васъ духомъ, уже решилъ, какъ бы находясь у васъ, сдвлавшаго такое двло, въ собраніи вашемъ, во имя Господа нашего Іисуса Христа, обще съ моимъ духомъ, силою Госпола нашего Інсуса Христа, предать сатант во изможденіе плоти, чтобы духь быль спасень въ день Господа нашего Іисуса Христа» 1). Апостолъ предалъ кровосмесника сатане во измождение плоти, да духъ спасется. Что бы ни понимали подъ этимъ преданіемъ сатанъ, нельзя не видъть, во всякомъ случав, что здёсь имеется въ виду чувственная сторона кровосмъсника, воздъйствіемъ на которую апостолъ надъется достигнуть того, чтобы духъ спасся, т. е. чтобы отлученный грешникъ исправился до обратнаго принятія въ составъ церкви 2) кориноской, каковая цёль, дёйствительно, и была достигнута. Прекрасно говорить объ этомъ самъ апостолъ во 2-мъ своемъ посланіи къ кориноянамъ: здёсь мы видимъ не холоднаго, безстрастнаго судью, отправляющаго съ невозмутимымъ спокойствіемъ долгъ правосудія, а человъка, побуждаемаго любовію и отеческимъ попеченіемъ о благъ основанной имъ Церкви. «Отъ великой скорби и стёсненнаго сердца и писалъ вамъ, говоритъ онъ о своемъ первомъ посланіи, со многими слезами, не для того, чтобы огорчить васъ, но для того, чтобы вы познали любовь, какую я въ избыткъ имъю къ вамъ. Если же кто огорчилъ (ръчь начинаетъ идти

¹) 1 Корине. V, 1-5.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Златоусть вь толкованіи на это м'єсто говорить; "Такъ какъ ножеланія рождаются оть чревоугодія и невоздержанія плоти, то онь и наказываеть ее, предаеть сатані, дабы сатана наказаль его злокачественными ранами, или другою какою-нибудь болізнію". Перев. Спб. Дух. Акад. 1863 г. стр. 260.

объ отлученномъ кровосмъсникъ), то не меня огорчилъ, но частію (чтобы не сказать много) и всёхъ вась. Для такого довольно сего наказанія отъ многихъ, такъ что уже вамъ лучше простить его и утвшить, дабы таковой не быль поглощенъ чрезмврною печалію, и потому прошу васъ оказать ему любовь» 1). Въ законодательномъ памятникъ, который прекрасно рисуетъ практику первыхъ въковъ христіанской Церкви, —въ Постановленіях в апостольских вийняется въ обязанность прилагать всевозможное попечение какъ о техъ, которые не согрешили, чтобы они остались свободными отъ гръха, такъ и о тъхъ, которые согръщили, чтобы они покаялись 2). Въ каноническомъ законодательствъ церкви вселенской, наказаніе предпочтительно разсматривается съ точки зрвнія міры врачующей, міры, направленной къ тому, чтобы побуждать лицо въ принесенію покаянія в). М говоримъ предпочтительно потому, что въ правилахъ отдёльныхъ отцовъ и цёлыхъ соборовъ самая идея исправленія подверглась видоизменению, съ техъ поръ какъ самый образъ прохожденія покаянія подвергся законодательной регламентаціи и вмість съ тімь самое покаяніе стало въ ряду нака. заній: отсюда возникла идея очищенія совъсти совершеніемъ извъстнаго рода благочестивыхъ дъйствій въ теченіе опредвленнаго срока. На этой идев главнымъ образомъ построены правила Василія Великаго и правила цілых р соборовъ, какъ напр. анкирскаго, неокесарійскаго.

<sup>4) 2</sup> Корине. IV, 8. Цёль исправленія высказана также апостолами при отлученіи Именея и Адександра: "дабы они научились не богохульствовать", 1 Тим. I, 20. Clemens Roman. 1 epist. ad Corinth. cap. LVI.

Постан. апост. кн. П, 18.

<sup>3)</sup> Пр. апост. 42, 43, 44, 52; трул. 96, 102; въ 25 пр. антіох. собора даже самыя мъры наказанія называются исправленіемъ: "Таковые да прінмуть приличное исправленіе оть святаго собора". Лаод. 2: "Всв., входящіе въ перковь и слушающіе священныя писанія, но, по нъкоему уклоненію оть порядка, не участвующіе въ молитвъ съ народомъ, или отвращающіеся оть причащенія св. евхаристіи, да будуть отлучены оть церкви дотоль какь исповъдаются, окажуть плоды нокаянія, и будуть просить прощенія и такимъ образомъ возмогуть получить оное".

Изъ нъкоторыхъ мъстъ Новаго Завъта можно видъть, что для наказующей дъятельности Церкви апостолы ставили и нъкоторыя другія второстепенныя цъли, кромъ главной, т. е. цъли исправленія. Апостолъ Павель, предавъ сатанъ коринескаго кровосмъсника, продолжаетъ: «не чъмъ вамъ хвалиться: развъ не знаете, что малая закваска квасить все тъсто?» Такимъ образомъ, параллельно съ точкою зрънія исправленія преступника, выступаетъ другая, —это именно благо иплой Церкви, такъ какъ съ требованіями этого блага несовмъстенъ живой, такъ сказать, ходячій соблазнительный примъръ, подаваемый однимъ изъ членовъ другимъ сочленамъ 1).

Къ этимъ двумъ цълямъ, въ силу самого положенія христіанской Церкви въ средъ языческаго общества, присоединилась третья, не высказанная ясно въ самомъ Св. Писаніи, котя и вытекающая изъ сопоставленія отдъльныхъ мъстъ его: цъль эта—поддержаніе и охраненіе чести Церкви по отношенію къ внъшнимъ, т. е. непринадлежащимъ къ ней. Указанная цъль весьма ясно формулирована Кипріаномъ кареа-

<sup>1)</sup> См. также наставление апостола новопоставленному епископу Тимовею (1 Тим. V, 20). Въ постановленіяхъ апостольскихъ говорится: "Овца шелудивая, если не отлучена отъ здоровыхъ овецъ, передаетъ болъзнь свою другимъ; и человъкъ, зараженный извою, страшенъ для многихъ... Посему, если и мы не отлучимъ беззаконнаго человъка отъ Церкви Божіей, то сделаемъ домъ Господень вертепомъ разбойниковъ". Кн. II, 17; ср, ibid. 36-37. Кипріанъ, относительно девь, нарушивших в обеть целомудрія, говорить, что оне, вместе съ ихъ обольстителями, должны быть исключены изъ Церкви, и если онъ не исправятся, то никогда не будуть приняты въ Церковь въ виду того, чтобы подаваемымъ ими дурнымъ примъромъ не увлекли въ погибель и другихъ членовь общины (ne exemplum ceteris ad ruinam delictis suis facere incipiant. Cypr. epist. LXII ad Pompon). Златоусть, объясняя слово апостола Павла: "й обх δίδατε, δτι μικρά ξύμη όλον το φύραμα ξυμοί", говорить: "хотя грвхъ принадлежить ему, кровосм'вснику, но, бывь оставлень безь вниманія, онъ можеть заразить и все тело Церкви; ибо, если первый согрешившій не будеть преданъ наказанію, то скоро и другіе впадуть въ тоть же грѣхъ. Этими словами выражаеть, что имъ следуеть опасаться и заботиться о всей Церкви, в не объ одномъ только члене, для того и употребляеть подобіе закваски. Какъ закваска, говорить, хотя и небольшая, изменяеть собою все тесто, такъ онъ, если останется безъ обличенія и гріхъ его безъ наказанія, заразить и прочихъ". Русск. перев. стр. 262. Въ подобномъ же смыслѣ выражаются невоторые другіе отцы церкви, какъ напр. Августинъ, Инновентій I н др. См. Kober, Der Kirchenbann und seine Folgen, стр. 29-30:

генскимъ <sup>1</sup>). На вопросъ епископа Евкратія: можно ли терпъть въ церковной общинъ актера, который преподавалъ свое искусство мальчикамъ, Кипріанъ отвътилъ, что, по его мнънію, ни съ величествомъ Божіимъ, ни съ требованіями Евангелія не согласуется, если на чести Церкви ложится пятно отъ столь позорнаго прикосновенія.

Последнія две цели, т. е. благо Церкви и честь ся, могуть быть названы второстепенными по отношенію къ цёли исправленія, потому что и честь Церкви, и благо остальныхъ ея членовъ перестають терпъть ущербъ, какъ скоро фактъ, идущій въ разрізь съ требованіями этой чести и этого блага. нерестаетъ стоять въ противоръчіи съ ними, т. е. когда преступникъ исправляется и не служить уже ни къ соблазну сочленовъ, ни къ подрыву чести цёлаго церковнаго общества. Въ такомъ смыслъ разсуждаетъ и св. Кипріант, по поводу упомянутаго нами случая. По его совъту, епископъ Евкратій долженъ былъ всвии мврами стараться отвлечь нарушителя отъ его постыдной профессіи и на случай, еслибы онъ впалъ въ бъдность, отказываясь отъ своего ремесла, христіанская община должна была доставить ему средства, необходимыя для жизни. Еслибы община нашла это невозможнымъ, въ такомъ случав, для полученія необходимаго, онъ долженъ быль отправиться въ Кареагенъ, съ темъ, чтобы онъ не быль поставленъ въ необходимость, отлученный отъ Церкви, научать другихъ грѣху, но имълъ возможность, оставаясь въ ея нъдрахъ, научиться тому, что служить къ его спасенію. Но второстепенное значеніе двухъ последнихъ изъ указанныхъ нами целей можно наблюдать лишь въ техъ случаяхъ, когда дело идеть о наказаніи членовъ Церкви, какъ таковыхъ; напротивъ, цъли эти выступаютъ на первый планъ при наказаніи лицъ, обладающихъ спеціальными правами вслёдствіе особаго положенія въ состав'я церковнаго общества. Мы им'вемъ въ виду церковнослужебную сферу, гдв главное направление цер-

¹) Сург. еріst. LXI, Златоустъ, по новоду 1 Кор. V, 1—2, говорить: по чемъ, скажуть, намъ плакать? О томъ, что нареканіе навлечено на все общество Церкви". Русск. перев. стр. 257.

ковнонаказующей дёятельности дають мотивы блага и чести Церкви и гдё цёль исправленія, не отпадая вполнё, тёмъ не менёе отступаєть на задній планъ. Но играя относительно одна другой то главную, то подчиненную роль, всё три указанныя цёли служать къ частнейшему и точнейшему опредёленію того общаго понятія, которое мы назвали выше «возстановленіемъ нарушеннаго въ Церкви порядка».

Нельзя сказать, чтобы Церковь, при наложеніи наказаній, всегда направляла свою наказующую діятельность къ показаннымь цілямь. Въ исторіи помістныхъ церквей и различныхъ віроисповіданій можно наблюдать многоразличное сближеніе съ господствующимь направленіемь правосознанія въ области світскаго уголовнаго права въ ту или другую эпоху по всімь тімь стадіямь, которыя проходило это посліднее вы пониманіи цілей уголовнаго правосудія, — отъ темнаго чувства мести и тальона до просвіщенныхъ соображеній уголовной политики.

Что касается, вопервыхъ, римскокатолической церкви, то въ правѣ ея съ XП вѣка ¹) выработалась техническая терминологія для обозначенія двухъ различныхъ категорій наказаній, на основаніи именно различія въ самыхъ цѣляхъ ихъ. Съ одной стороны, церковь, дѣйствуя противъ различныхъ нарушеній церковныхъ нормъ, имѣетъ въ виду самаго преступника, задается цѣлію исправленія, стремится къ тому, чтобы возбудить въ преступникѣ чувство раскаянія и рѣпимость удерживаться на будущее время отъ тѣхъ дѣяній, которыя привели его въ данный моментъ на судъ церкви; при этомъ не исключаются и тѣ цѣли, которыя названы нами второстепенными, т. е. благо Церкви и честь ея. Съ другой стороны, Церковь употребляетъ рядъ мѣръ, имѣющихъ въ виду удовлетвореніе оскорбленной правдѣ Божіей, возмездіе за совершившійся преступный фактъ. На этомъ различіи цѣлей

<sup>1)</sup> Van Espen, Jus ecclesiasticum universum, P. III, tit. XI. Br. Schilling, der Kirchenbann, стр. 3. Мийніе последняго темъ более замечалемью, что оно принадлежить католику.

основывается римскокатолическое ученіе о различіи между собственно исправительными наказаніями, или цензурами (poenae medicinales, censurae) и наказаніями въ собственномъ смысль, или виндикативными (poenae vindicativae). Цензуры, говорить Бруно Шиллинга, имъють дъло только съ будущимъ, ибо онв, въ смыслв пълительныхъ и исправительныхъ средствъ по отношенію къ лицамъ, не повинующимся велъніямъ Церкви, несмотря на каноническое ув'вщаніе, находять примъненіе только до тъхъ поръ, пока упорствующіе не придуть въ себя и не окажуть требуемаго удовлетворенія; напротивъ, наказанія относятся только къ прошедшему, къ опредёленному преступному факту, за который должно быть принесено необходимое удовлетвореніе закону 1). Церковь практикуетъ данную ей отъ Христа карательную власть, говорить Перманедерь 2), съ двоякимъ намъреніемъ... съ одной стороны имъя въ виду исправление гръшника, съ другой, какъ мстительница за нарушенное право, воздавая должное за преступленіе. Эта послідняя мысль получила наиболіве різжое развитіе у Мюнхена въ его «Das kanonische Gerichtsverfahren und Strafrecht». Разсматривая церковныя виндикативныя наказанія съ точки зрвнія кары, онъ заходить въ этомъ случав такъ далеко, что виндикація является у него чвив-то самоцівльнымь; другими словами, онъ оказывается защитникомъ абсолютной теоріи наказанія, отъ чего отказалась и свътская наука уголовнаго права. Всякое неправо, какъ таковое, по его мивнію, наказуемо, и эта абсолютная наказуемость составляеть собственную основу всякаго карательнаго права. Всякая теорія съ другой основой не можетъ назвать себя разумно обоснованною и оправдываемою 3). Наказаніе,

<sup>4)</sup> Kirchenbann, crp. 2. Op. Van Fspen, Ius eccles. univ. t. IX, cap. IX, § 1: «Censura non infligitur proprie in vindictam commissi delicti, sed ob contumaciam in crimine; neque principaliter ob perpetratum delictum quis puniatur, sed potius ut frangatur ejus contumacia, et a crimine recedat, et ecclesiae obediat».

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Permaneder, Handbuch des gemeingültig. katholisch. Kirchenrechts B. II, crp. 135. Cf. Walter, Lehrbuch des Kirchenrechts aller christlichen Confessionen, Bonn. 1871. crp. 441.

<sup>\*)</sup> B. II, crp. 11.

поэтому, есть зло не только чувственное, но и духовное, вообще сверхчувственное, состоить ли оно въ страданіи, или
въ потерѣ блага: таковы наказанія Божіи и наказанія Церкви 1). Впрочемь, и самъ Мюнхенъ допускаетъ далѣе логическую невѣрность, продолжая: «такимъ образомъ, относительныя теоріи наказанія, каковы: теорія устрашенія (Abschreckungstheorie), теорія предупрежденія (Präventionstheorie),
теорія защиты (Defensionstheorie) и теорія исправленія (Besserungstheorie) могутъ имѣть лишь то значеніе, что устрашеніе, исправленіе и т. д. могутъ быть принимаемы въ разсчетъ, причемъ каждый подобный мотивъ долженъ быть разсматриваемъ только какъ одинъ изъ моментовъ, но не какъ
руководящій» 2). Эти слова не вяжутся съ ранѣе высказаннымъ принципомъ самоцѣльной виндикаціи и абсолютной наказуемости 3).

Взглядъ римско-католической церкви на наказанія, какъ на средства удовлетворенія правдѣ Божіей, проведенъ послѣдовательно и въ вопросѣ о значеніи тѣхъ епитимій (poenitentiae, Bussen), которыя налагаются іп foro interno; между наказаніями іп foro externo и епитиміями существуетъ

<sup>1)</sup> Ibidem, crp. 9.

<sup>1)</sup> Ibidem, crp. 12.

<sup>\*)</sup> Противъ принципа самоцъльной виндикаціи: Pachmann, Lehrbuch, В II. § 428, въ особенности Schulte, System, стр. 376; "Наказаніе не можетъ быть само себь целію... скорее каждое наказаніе должно представляться здісь какъ средство исправленія, потому что Церковь никогда не можеть и не должна отрицать человаческую свободу, поставляя для себя задачею прямо примиреніе ся съ волею Божією. Пока челов'якъ живеть, свобода его никогда не отпадаеть вполнъ; слъд. Церковь никогда не можеть отказаться оть цёли и возможности исправленія. Сь этою цёлію можеть и должна быть соединяема также и цъль удовлетворенія нарушенной діяніемъ божественной справедливости, какъ скоро въ дъйствіи проявляется нам'вренное неуваженіе, абсолютно (?) негодная воля". Ср. также Richter, Lehr. buch, § 213; Abegg, Die verschiedenen Straftheorien. Последній, делая извлетенія изъ отдільныхъ мість Corporis juris canonici, трактующихъ о ціляхъ церковныхъ наказаній, замічаеть, что ділать какіе-либо выводы изь отділь ныхъ мёсть каноническаго права въ пользу какой-либо одной теоріи невозможно; что несомивнно лежить въ духв церковнаго карательнаго права, поснольку оно является въ своей чистотъ, -это есть справедливое возмездіе, удовлетвореніе. § 29.

весьма тесная связь, такъ какъ, по свидетельству исторіи. долгое время не существовало различія между обоими форумами 1). Образование въ римско-католической церкви воззрвнія на наказанія, какъ на средства удовлетворенія правдв Божіей, находится въ весьма близкомъ соотношеніи какъ со всёмъ ходомъ исторіи этой церкви, такъ и съ установившимся въ ней догматомъ о значеніи папы въ церкви въ особенности. Въ эпоху сформированія римско-католическаго каноническаго права, римская церковь, въ лицъ своихъ папъ, достигла величайшей степени могущества и силы: она взяла въ свое въдъніе множество дъль чисто - гражданскихъ и пользовалась чисто-репрессивными мърами, которыя имъли весьма мало общаго съ воспитательнымъ характеромъ древнихъ церковныхъ наказаній. Это было то время, когда цапа разсматривался въ качествъ единаго главы вселенной, поставленнаго, по божественному веленію, надъ народами и царствами, надъленнато полнотою власти Христа; когда папа былъ посредникомъ между народами, въ рукв котораго лежали участь и гражданское положение каждаго лица и къ юрисдикціи котораго относилось прекращать существованіе цёлыхъ націй, переселять ихъ, давать имъ свободу, или отнимать ее, окружать того или другаго государя ореоломъ королевскаго достоинства, разрушать или, напротивъ, вызывать къ существованію города 2). Въ качествъ видимаго главы церкви, видимаго нам'встника Христова на земл'в, папа воздаеть должное за преступленіе наказаніе въ смыслъ возмездія, въ томъ-же смысль, въ какомъ Богъ предоставилъ Себъ Самому это возмездіе, говоря: «Мнъ отмщеніе, Азъ воздамъ». Въ связи съ этимъ находятся римско-католическія ученія о thesaurus supererogationis perfectorum, объ

<sup>&#</sup>x27;) Morinus, Commentarius historicus de administr. sacram. poenitent. lib. 1 cap. X, Van Espen, Jus eccles. univers. III, tit XI, cap. 1. Quamdiu forum externum non fuit separatum ab interno, etiam poenae impositae fuere cum respectu ad forum internum. Postmodum poenitentiae impositae pro foro interno coeperunt per modum poenae deterni in foro externo.

<sup>\*)</sup> Aemil. Friedberg, De finium inter ecclesiam et civitatem regundorum judicio. Lipsiae. 1861. p. 26.

нидульгенціяхь, о чистилищь. Въ отличіе отъ указанныхъ воззръній, православная Церковь, не имъя другаго главы, кромъ невидимаго Христа, не можетъ передать въ руки какой-либо видимой власти воздаяніе за преступленія, въ видахъ удовлетворенія божественной справедливости, предоставляя это воздаяніе непосредственному суду Божіему.

Но и восточныя помъстныя церкви, и руссская въ частности, какъ уже сказано было, допускали въ историческихъ своихъ судьбахъ, такъ сказать, нъкоторую невыдержанность началъ, высказанныхъ въ Новомъ Завътъ, сообразно съ тою степенью развитія, на которой находилось въ данную эпоху свътское уголовное право. Цъли, которыя ставило для себя уголовное правосудіе въ тотъ или другой періодъ своего развитія, отражались весьма наглядно и на судебной практикъ Церкви, въ особенности тамъ, гдв, какъ у насъ, христіанская церковь возникла въ средъ народа съ младенческой цивилизаціей, который должень быль начать свою государственную жизнь съ самаго начала, съ развитія первичныхъ элементовъ. Въ эпоху денежныхъ пеней, цъль наказанія поставляется въ искупленіи совершеннаго преступленія уплатою извъстной части имущества. Въ сущности, цъль эта стоить въ весьма близкой связи съ тою идеею очищенія совъсти, которая развита въ правилахъ Василія Великаго и еще болже въ поздижищихъ по времени церковныхъ пенитенціалахъ, или епитимійныхъ номоканонахъ. Если извъстнаго рода делами благочестія можно было очистить свою совъсть и искупить свой долгъ предъ Богомъ и Церковію; то для народа, строившаго свое уголовное право на системъ виръ и продажъ, весьма недалекимъ былъ переходъ отъ этой идеи къ идев выкупа церковныхъ преступленій, также какъ и преступленій противъ гражданскаго порядка, тъмъ болъе что и съ точки зрвнія самой церкви могь имвть мвсто такой выводъ: такъ какъ источникъ всякихъ греховъ лежить въ недостаткъ должнаго смиренія, въ страсти ко всякаго рода плотскимъ удовольствіямъ и наслажденіямъ, то и наказание должно преимущественно поражать этотъ источникъ, отнимая средства къ гордости и наслажде ДИОСЕРТАЦІЯ.

ніямъ 1). Даже и въ твхъ преступленіяхъ и грвхахъ, которые остались непереведенными на общепризнанную систему денежныхъ штрафовъ, по исключительной ихъ принадлежности къ области внутренняго форума, сказалась названная идея. Митрополить Іоаннъ, въ извъстномъ своемъ «Церковномъ Правилъ» постановилъ, что матери крестимыхъ дътей, если будуть больны и не въ состояніи соблюдать поста, передають этотъ долгъ отцамъ, чтобы самимъ не изнемочь и не погубить живота своего <sup>2</sup>). Еще далъе пошолъ Кирикъ въ своихъ «Въпрашаніяхъ» и Нифонтъ Новгородскій въ своихъ отвѣтахъ на эти впрашанія. На вопросъ: «могуть ли мужъ жень, а жена мужу помогать въ несеніи епитиміи»? отвъть дълается такой: «могуть по доброй воль, какь и другь своему другу и братъ брату 3)». Въ періодъ усиленія смертной казни п разнаго рода членовредительныхъ наказаній, когда на первый планъ выступали мотивы возмездія и устрашенія, въ приговорахъ церковныхъ судовъ проглядывали весьма часто твже мотивы 4). Въ эпоху гражданской смерти и шельмованія, идея очищенія совъсти выступила съ оттънкомъ публичнаго опозоренія и т. д. 5).

И всетаки, несмотря на подобныя отклоненія въ практикъ, въ теоретическомъ правосознаніи русской Церкви никогда не умирала мысль, что церковныя наказанія, главнымъ образомъ, имъютъ цълію исправленіе виновнаго, какъ это засвидътельствовано многочисленными постановленіями собо-

<sup>1)</sup> Богдановскій, Развитіе понятій о преступленін и наказанія въ русскомъ прав'в до Петра Великаго. Москва. 1857, стр. 45.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Прав. 20.

з) Калайдовичъ, Памятники росс. словесн. XII в. стр. 194.

<sup>4)</sup> Въ 1652 г. ростовскій митрополить Іона въ своемъ окружномъ посланіи, при вступленіи на ростовскую митрополію, писалъ: "аще нѣкал отъ насъ не воспріимете, и отчасти ко исправденію не приступите кал любить Церковь Божія тал будеть и м с т и т и за свое безчестіе. Акт. Ист. IV. № 62. Чтоже касается мотивовъ устрашенія, то они составляли украшеніе большей части судебныхъ притоворовъ, не говоря о болѣе ранмемъ времени, даже и въ XVIII в.

<sup>5)</sup> Напр. въ Воинскомъ Уставћ Петра Великаго.

ровъ, писаніями отдёльныхъ первосвятителей русской Церкви и самымъ Духовнымъ Регламентомъ <sup>1</sup>).

Наказующая дъятельность Церкви, какъ сказано, имъетъ въ виду цъль исправленія, по отношенію къ которой двъ другія указанныя цъли являются ео ipso достигаемыми. Но извъстно, что и въ области государственной принципъ пенитенціарный завоевываетъ себъ болье и болье правъ какъ въ наукъ, такъ и въ жизни; съ другой стороны, дъятельность общественная, въ отличіе отъ государственной и церковной, также неръдко направляется на спасеніе погибающихъ, на поднятіе падшихъ—однимъ словомъ, на исправленіе. Спрашивается: при этомъ единствъ цъли, не существуетъ ли, однако, какихъ-либо принципіальныхъ различій между этими тремя формами исправительной дъятельности, исходящими изъ трехъ великихъ сферъ человъческаго общенія?

Что касается, прежде всего, различія между наказующею исправительною дъятельностію Церкви и карательною, хотя и основанною на пенитенціарных началахъ, дъятельностію государства, то достаточно привести на видъ то соображение, что государство, исправляя преступника, действуеть въ этомъ случав не ради самаго преступника, а въ виду того, что исправившийся преступникъ не будеть вреденъ и опасенъ для общественнаго порядка на будущее время. Наказующая дъятельность Церкви имъетъ, напротивъ, въ виду самую личность преступника, дъйствуеть въ этомъ случав ради его самого. Въ Церкви, какъ извъстно, долженъ существовать опредъленный порядокъ, нарушение котораго вызываеть ея наказующую деятельность, въ смысле возстановительной. Государство своею карательною деятельностію также возстановияетъ юридическій порядокъ, но при этомъ оно руководится интересами не индивида, а пълаго общенія, причемъ интересы индивидуальные могуть быть принесены, и дъйствительно приносятся въ жертву интересамъ цълаго, какъ и вообще

<sup>1)</sup> Соотвытствующіе факты будуть указаны въ исторіи церковных в нака-

въ жизни государственной различіе между общимъ и частнымъ благомъ бываетъ иногда таково, что достиженіе перваго становится возможнымъ не иначе, какъ пожертвованіемъ послѣдняго <sup>1</sup>). Напротивъ, въ Церкви отдѣльное лицо, какъ таковое, никогда не теряетъ своей цѣны. Заслуги Христа Спасителя существуютъ одинаково для всѣхъ; каждый человѣкъ долженъ быть дорогъ для Церкви; на небѣ бываетъ радость объ одномъ кающемся грѣшникъ; Богъ не хочетъ смерти грѣшника, но хочетъ, чтобы онъ обратился и былъ живъ.

Въ священномъ писанін Церковь не разъ сравнивается съ организмомъ, глава котораго Христосъ. Сравненіе это имветь глубокій смысль, можеть быть, болве глубокій я върный, чъмъ какимъ оказывается сравнение съ организмомъ какой-либо другой формы человъческого общенія, напримъръ государства <sup>2</sup>). Правильность жизненныхъ отправленій въ этомъ тълъ условливается тъмъ, чтобы каждый отдъльный членъ организма функціонироваль, сообразно съ его положеніемъ въ организмъ и съ его отношеніями къ другимъ членамъ, преследующимъ общую съ нимъ цель 3). Если одинъ членъ уклоняется отъ нормальнаго порядка двятельности, предписываемаго главою этого организма и принятаго за положительное право Церковію, то всё усилія этой последней должны быть обращены на то, чтобы вернуть заблудившагося на его истинную дорогу, въ чемъ Церковь никогда не можеть и не должна отчаяваться уже потому, какъ говорить Шульте, что, пока живъ человъкъ, свобода его никогда не отпадаеть вполнъ, слъдовательно и Церковь никогда не можеть отказаться вполнё отъ цёли и возможности исправленія.

Такова цёль наказующей дёятельности Церкви, въ отличіе отъ карательной, хотя и построенной на пенитенціарныхъ началахъ, дёятельности государства. Нельзя не видёть,

<sup>1)</sup> Соволовъ, Введ. въ церк. право, стр. 33.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) См. любопытный взглядъ Блунчли на Церковь и государство: Allgem. Staatsrecht. В. I, стр. 46, примъч. 3.

<sup>\*)</sup> Schaguna, Compendium des canonisch. Rechtes. Hermanstadt. 1868. §§ 181-134.

кромъ того, что и средства, которыми пользуются государство и Церковь для достиженія свойственныхъ имъ цълей, т. е. наказанія, различны: тамъ лишеніе благъ, получающихъ свою законную санкцію въ государствъ; здъсь лишеніе благъ, раздаваемыхъ Церковію.

Было замъчено выше, что общественная благотворительность, руководимая идеями гуманности, направляется иногда на спасеніе погибающихъ, въ смыслъ исправленія порочныхъ. Отличіе этой дъятельности отъ наказующей дъятельности Церкви заключается въ томъ, что дъятельность общественная, въвиду цъли исправленія, не связывается необходимо съ совершеніемъ какого-либо преступленія въ смыслъ юридическомъ, а съ другой стороны не связывается и съ правомъ подвергнуть данное лицо какому бы то ни было наказанію. котя бы то и для цълей исправленія 1). Напротивъ, наказующая дъятельность Церкви предполагаетъ, вопервыхъ, преступленіе, во-вторыхъ, дъятельность эта и состоитъ именно въ наложеніи наказанія, чъмъ и отличается эта вътвы церковной дъятельности отъ другихъ ея видовъ: учительной, богослужебной и т. д.

#### г) Общія черты системы церковныхъ наказаній.

Установившаяся въ западной наукъ каноническаго права система церковныхъ наказаній основана на представленномъ выше ученіи о цъляхъ церковныхъ наказаній. Такъ какъ наказанія эти, съ одной стороны, преслъдуютъ цъль исправленія преступника, а съ другой стороны, являются средствами примиренія или удовлетворенія нарушенной справедливости; то отсюда, какъ логическій выводъ, являются дъленіе церковныхъ наказаній на два главные разряда: 1) исправительныя наказанія, (censurae, poenae medicinales), 2) наказанія виндикативныя (poenae vindicativae) 2). Тотъ и другой раз-

<sup>4)</sup> Нѣсколько замѣчаній объ этомъ у Abegg'a: Die verschied. Straftheor.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Есть, правда, примъры тройственнаго дъянія церковныхъ наказаній ва: 1) censurae, 2) poenitentiae, 3) poenae vindicativae; но они встръчаются вшь у старыхъ канонистовъ, каковы А. С. Thesaurus, Berardus, и у нъко-

рягь допускаеть двоякое различіе, смотря по тому, къ мірярянамъ, или духовнымъ лицамъ примъняются церковныя наказанія. Такимъ образомъ, цензуры суть: отлученіе и интерликть-для мірянь, и запрещеніе на неопредвленное времядля духовныхъ дипъ. Винликативныя наказанія: иорегуляритеть (весьма у немногихъ канонистовъ) и лишеніе церковнаго погребенія—для мірянъ, и запрещеніе на опредъленный срокъ. отсылка въ особое спеціальное мъсто на покаяніе, удаленіе отъ должности и лишеніе сана—для духовныхъ лицъ 1). Что касается цензуръ въ особенности, то опять доктрина установила между ними различіе, смотря потому, опредвляются ли онь самымъ положительнымъ закономъ (censurae juris s. canonis), или же опредъляются судьей (censurae hominis). Вы этомъ последнемъ случае цензура является или какъ последствіе дъйствія, наступающее ірво facto, безъ суда и судебнаю приговора (censurae latae sententiae), или же требуется судебный притоворъ in concreto (censurae ferendae sententiae).

Говоря о принятой въ наукъ католическаго церковнаю права системъ церковныхъ наказаній, нельзя не упоминуть о довольно оригинальной попыткъ Эка классифицировать церковныя наказанія на иныхъ основаніяхъ, сравнительно съ общепринятыми. Въ своей диссертаціи: «De natura poenarum secundum jus canonicum», Экъ вздумалъ примънить къ классификаціи церковныхъ наказаній взгляды Геффтера, высказанные этимъ послъднимъ въ статьъ: «Ueber Verbrechen und Disciplinarvergehungen der Staats-und Kirchendiener» 1). Геффтеръ различаетъ низшую или исправительную дисциплину (disciplina correctiva) и высшую или очистительную (disciplina purgatoria); перваго рода дисциплина направлена въ исправленію подвергаемыхъ ей лицъ, а вторая имъетъ въ виду очищеніе государственной или церковной службы и уда-

торых в вриминалистовъ, каковы Wahlberg. Geib. Въ новъйшей наукъ, какъ уже увазано было, публичное покалніе съ разнаго рода благочестивыми дълами исчезло изъ системы наказаній, налагаемых іп foro externo.

¹) Schulte, Lehrbuch, § 94; Richter, Lehrbuch § 212; Walter, Lehrbuch § 192 и др. въ соотвътствующихъ мъстахъ учебниковъ.

<sup>2)</sup> Neues Archiv des Kriminalrechts. B. XIII. 1833. 1853.

леніе изъ нея опасныхъ или негодныхъ элементовъ 1). Прилагая взглядъ Геффтера къ вопросу о церковныхъ наказаніяхъ, Экъ, повидимому, сходится съ знаменитымъ криминалистомъ 2). такъ что, по этому взгляду, область церковныхъ наказаній распадается на два разряда: съ одной стороны міры, принадлежащія къ дисциплинъ исправительной, съ другой-мъры лисциплины очистительной. Но затемъ взглядъ этотъ не выдерживается: при разсмотрвніи отдвльныхъ видовъ церковныхъ наказаній, встръчаемся съ тэми же общепринятыми рубриками: censurae и poenae vindicativae. Взглядъ Геофтера отразился только на виндикативныхъ наказаніяхъ, гдъ дъйствительно можно проследить различие между мерами исправительной и очистительной дисциплины, но и здъсь невидно послъдовательнаго проведенія установленнаго взгляда. Къ тремъ разрядамъ сводитъ Экъ всю совокупность виндикативныхъ наказаній: а) translatio a majori ordine ad vilius, privatio beneficii, depositio и degradatio, — для всъхъ этихъ наказаній у Эка не существуєть какого либо видоваго понятія, которое бы, подходя подъ родовое понятіе виндикативныхъ наказаній, въ тоже время отличало эту группу отъ следующихъ видовыхъ понятій: В) disciplina clericorum correctiva и у) disciplina correctiva communis. Первая группа наказаній, перечисленныхъ подъ а, очевидно, должна соотвътствовать тому, что Геффтеръ назвалъ дисциплиной очистительной, такъ какъ последнія две обнимають собою дисциплину исправительную. Но уже одно перечисленіе отдёльныхъ наказаній первой группы, въ которомъ, наряду съ лишеніемъ сана и изверженіемъ, фигурирують такія міры, какъ переводъ съ высшей степени јерархіи на низшую и лишеніе бенефиціи, могущія и не имъть очистительнаго характера, съ достаточною ясностію показываеть, что Экъ оказался непоследовательнымъ въ проведеніи взгляда Геффтера. Тёмъ не менёе, видно, что онъ увлексн этимъ взглядомъ, - увлекся до того, что, въ противность принципамъ римскокатолическаго каноническаго права, от-

<sup>&#</sup>x27;) Heffter, crp. 75.

<sup>2)</sup> Eck, crp. 25.

несъ мъры исправительной дисциплины въ влассу виндивативныхъ наказаній, тогда какъ, съ католической точки зрѣнія. исправительная дисциплина и виндикація суть два понятія, взаимно себя исключающія. Тоже увлеченіе привело Эка и пъ другой несообразности. Мы разсматривали выше вопросъ о лишеніи церковнаго погребенія, каковое лишеніе, по нашему мнівнію, совсівмь не можеть быть подводимо подъ точку зрівнія наказанія, такъ какъ по отношенію къ умершему немыслимъ ни одинъ актъ человъческой юстиціи, изъ какой бы области этотъ актъ ни исходилъ. Экъ не могъ считать лишеніе церковнаго погребенія средствомъ исправительнымъ, - это понятно, потому что умершаго исправлять уже поздно; но онъ не могъ помъстить его также и въ разрядъ виндикативныхъ наказаній, такъ какъ, по его же собственнымъ словамъ, здёсь отсутствуеть afflictio ejus qui punitur, что составляеть существенно необходимый элементь въ понятіи виндикаціи. Итакъ. онъ выдумываетъ ad hoc какой-то третій видъ дисциплины, направленной къ сохраненію общественнаго порядка (discipliua servandi publici ordinis causa instituta) 1). 970. no ero словамъ, какія-то особенныя наказанія, которыя не суть цензуры, но вивств съ твиъ не суть и виндикативныя наказанія. хотя и надагаются на подобіе виндикативныхъ (vindicativo modo infliguntur).

Такъ какъ римскокатолическое ученіе о цъляхъ церковныхъ наказаній не только по тому соотношенію, какое имъетъ это ученіе съ догматическими положеніями римской церкви, но и съ теоретической даже стороны, не можетъ быть принято въ науку православнаго церковнаго права, то и покоющееся на этомъ ученіи дъленіе церковныхъ наказаній на сепѕигае и роепае vindicativae должно быть оставлено. Всъ церковныя наказанія преслъдують цъль исправленія, какъ главную, по отношенію къ которой дополнительными являются благо остальныхъ членовъ Церкви и честь цълаго церковнаго общества. Но есть сфера, сказали мы, гдъ эти послъднія цъли получають преобладающее значеніе, гдъ цъль-

<sup>·)</sup> Crp. 100.

исправленія отступаеть на задній плань. въ значеніи лишь одного изъ возможныхъ мотивовъ наказующей дъятельности Перкви. Различіе между наказаніями, примънимыми ко всемъ членамъ Церкви, въ качестве таковыхъ, и теми. которыя касаются не общихъ церковныхъ правъ. ціальныхъ. вытекающихъ изъ особаго положенія клира 1) въ Перкви, -- различіе это составляетъ естественную основу для классификаціи церковныхъ наказаній. Если Церковь обращаеть свою наказующую двятельность противъчлена Церкви. въ таковомъ именно его качествъ, то преобладающею цълью практикуемых в ею наказаній является исправленіе этого члена. Церковь лишаеть его тъхъ благъ, которыми пользуются ея члены, но лишаетъ затъмъ, чтобы побудить его, какъ можно скорње, искать возстановленія въ обладаніи отнимаемыми правами; лишаемый церковныхъ правъ вновь вступаетъ въ полное обладаніе ими. Лаже правильная конструкція церковныхъ наказаній не дозволяєть назначенія опредъленныхь сроковъ наказанія. Отлученіе на 10, на 15 літь, вообще на извістный срокъ, есть нъчто самопротиворъчащее. Судебная власть Церкви, изрекая приговоръ о наказаніи отлученіемъ на извъстный срокъ, какъ будто поставляетъ исправление въ зависимость отъ протеченія именно этого срока, тогда какъ въ дъйствительности можетъ случиться. что отлученный принесетъ

<sup>1)</sup> Полъ влиромъ собственно разумъется сововущность липъ, получившихъ посвящение въ какую-либо степень церковной ісрархів, съ причисленіемъ сюда и тахъ ordines minores, получение которыхъ условливается не хиротоніею, а хиротезіею. Съ нашей точки зрінія придется расширить нісколько это понятіе: въ противоположность общимъ правамъ членовъ Церкви, какъ таковыхъ, существуеть извъстный циклъ спеціальныхъ правъ, вытекающихъ нъ особаго положенія въ Церкви, будеть ли это положеніе условливаться особымъ церковнымъ посвящениемъ и благословениемъ, или же упомянутое особое положение будеть просто должностію, которая не требуеть посвященія, являясь лишь созданіемъ церковной администрацін; даже мыслимъ цф. ний разрядъ спеціальныхъ правъ, не связанныхъ ни съ саномъ, ни съ должностію, каковы напр. на Западв и въ некоторыхъ местностяхъ Россіи права патроната: всё подобныя спеціальныя права противополагаются общимъ перковнымъ правамъ. Высказанное замъчаніе имъетъ мало значенія для нашей церкви, гдв церковная администрація является вътвью государственной администраціи и гдъ спеціальныхъ правъ церковныхъ, помимо сана. не существуеть.

покаяніе тотчасъ послё произнесенія надъ нимъ отлученія, или же, наоборотъ, будетъ оставаться въ своемъ упорствъ не только эти десять лъть, но и еще 10 и 10. Самая справедливая. поэтому. и върная формула отлученія. практиковавшаяся весьма часто и у насъ въ Россін: «доколъ не исправится, доколъ не придеть въ себя и не принесеть покаянія»...Если въ каноническомъ законодательствъ вселенской Церкви мы встръчаемъ многочисленный рядъ правилъ. особенно у Василія Великаго, съ назначеніемъ срочнаго отлученія, то не нужно забывать, что вышеозначенными каноническими опредъленіями регулировались не только отправленія открытаго церковнаго суда, но и дъятельность. относящаяся къ внутреннему форуму Церкви, такъ какъ не существовало еще болъе или менъе ръзкаго различія между обонми форумами въ періодъ каноническаго законодательства вселенской Церкви. Поэтому и неудивительно, что Церковь назначала срочное отлученіе: здівсь не самое отлучене получало характеръ срочнаго, а тотъ путь, которымъ долженъ былъ идти раскаявшійся. ТВ подвиги покаянія, въ которыхъ должно было свидетельствоваться это субъективное и. поэтому, неудовимое для человъческого суда чувство, причемъ ближайшая цъль всъхъ этихъ подвиговъ состояла въ допущении къ принятию евхаристии. Съ проведеніемъ ясной границы между вибшнимъ и внутреннимъ форумами Церкви, цълая система благочестивыхъ упражненій отходить въ въдъніе духовника. который и можеть установить тв нля другіе сроки, соблюдать постепенность въ томъ или другомъ смыслѣ.

Итакъ, церковныя наказанія направлены къ возбужденію въ преступникъ расканія: съ достиженіемъ этой цѣли, его status laicalis возстановляется.

Таковы наказанія церковныя по отношенію къ членамъ Церкви, какъ таковымъ. Посмотрямъ теперь на ту сферу церковной жизни, гдв наказующая власть Церкви затрогиваетъ права не общія, а спеціальныя. Если лицо, обладающее спеціальными правами, вытекающими изъ особаго положенія его въ Церкви, допускаетъ нарушеніе — спеціальныхъ ли обязанностей, связанныхъ съ занимаемымъ имъ постомъ, или же и об-

щихъ христіанскихъ обязанностей, нарушеніе которыхъ со стороны лица, занимающаго особое положение въ Церкви, является преступленіемъ, которое, противоръча общимъ церковнымъ заповъдямъ, въ тоже время заключаетъ въ себъ противоръчіе и его особеннымъ обязанностямъ, -- то Церковь можетъ примънять къ нимъ двоякаго рода мъры, смотря по важности совершоннаго преступленія и по степени негодности воли, выразившейся въ данномъ дъяніи. Если совершонное церковнодолжностнымъ лицомъ преступленіе не принадлежитъ къ разряду тяжкихъ, несовиъстныхъ съ званіемъ служителя Церкви. или если въ дъяніи нельзя видъть выраженія неисправимо негодной воли, --- въ такомъ случав примъняются мъры исправительныя, разсчитанныя на то, что виновный еще можетъ исправиться и вновь вступить въ обладание всеми своими спеціальными правами. Если же, напротивъ, дъяніе, совершонное служителемъ Церкви, по своему характеру, не можетъ быть тершимо въ церковнодолжностномъ лицъ, такъ какъ оскорбляетъ совъсть цълаго церковнаго общества и такъ какъ оставленіе этого лица на прежнемъ постъ могло бы сопровождаться подрывомъ чести и достоинства Церкви, -- тогда Церковь лишаетъ виновнаго всъхъ спеціальныхъ правъ, и лишаетъ безповоротно. «Невърному домоправителю», говоритъ преосвящ. Іоаннъ смоленскій, «можеть быть прощено преступленіе похищенія или утраты домовныхъ имуществъ, но уже не ввъряется снова владвніе домомъ: таковы и всегда были правила относительно священнослужителей» 1) Итакъ, если въ отношеніи къ мірянамъ, или, лучше, въ отношени къ общимъ дерковнымъ правамъ, лишение правъ сопровождается возстановлениемъ въ правахъ, то въ сферъ церковнодолжностной подобное возстановценіе возможно только въ случав совершенія менве тяжкихъ преступленій; въ случав же совершенія преступленій тяжкихъ, виновные лишаются спеціальныхъ правъ безповоротно.

Примъненіе Церковію наказаній къ лицамъ, занимающимъ особое положеніе въ средъ церковнаго общества, можно наз-

<sup>1)</sup> Оныть курса церкови. законовъд. т. 1. стр. 258. Сб. Morinus, Commentarius, lib II, сар. XIV.

вать дисциплиною въ собственномъ смыслѣ, тогда какъ отношенію къ общимъ церковнымъ наказаніямъ названіе дисциплины, строго говоря, неприложимо <sup>1</sup>).

Изъ свазаннаго видно, что въ этой послѣдней области оказывается вполнъ върнымъ принятое Геффтеромъ дѣленіе перковнодисциплинарныхъ наказаній на мъры дисциплины исправительной и на мъры очистительной дисциплины. Но дѣленіе, върное въ этой лишь области, не можетъ быть перенесено въ сферу примъненія общихъ церковныхъ наказаній, потому что здѣсь о мърахъ дисциплинарно-очистительныхъ не можетъ быть и рѣчи.

На основаніи указаннаго различія, церковныя наказанія могуть быть подведены подъ двъ главныя рубрики: къ одной относятся наказанія, которыми затрогивается общее положеніе членовъ въ средъ церковнаго общества—status ecclesiasticus communis s. status laicalis; къ другой относятся мъры, въ строгомъ смыслъ дисциплинарныя, которыми затрогивается спеціальное положеніе клириковъ и церковнодолжностныхъ лицъ вообще-status ecclesiasticus specialis s. status clericalis. Вторая рубрика допускаеть подраздъление на мъры дисциплины исправительной и на мъры дисциплины очистительной. Отдельныя наказанія, принадлежащія къ объимъ рубрикамъ и въ обоимъ подразделеніямъ второй, какъ въ ихъ историческомъ развитін, такъ и въ систематическомъ изложеніи по дъйствующему праву разныхъ церквей, будуть представлены въ нижеследующемъ обзоре. Здесь могуть быть выставлены лишь ивкоторыя общія начала:

- 1. Наказаніе особенное, по общему правилу, исключаетъ примъненіе общаго церковнаго наказанія въ силу принципа: ne bis in idem, «не отмстити дважды за едино».
- 2. Наказаніе дисциплинарное, какъ таковое, вытекая изъ требованій порядка въ церковномъ обществъ, замыкается предълами церковно-общественной жизни, не затрогивая обще-

<sup>&#</sup>x27;) На Запад'я терминъ: "Disciplinargewalt" употребляется исключительно въ прим'яненіи къ церковно-должностной сфер'я; общіл же церковныя наказанія называются или "Strafmittel" (католич.) или "Zuchtmittel" (протест.).

гражданскихъ правъ и вообще положенія гражданина въ государствъ.

3. Разнообразіе и возможная классификація отдільных в наказаній условливается объемомъ лишенія, или количествомъ теряемыхъ правъ, такъ какъ, съ теоретической стороны, этотъ объемъ и это количество могутъ быть не одинаковы. Можно лишь замътить, что нервъ дисциплинарно-исправительных наказаній составляеть временное пріостановленіе пользованія тэми или другими особенными правами; что же касается, вовторыхъ, дисциплины очистительной, то здёсь возможны двъ главныя формы проявленія дисциплинарно-наказующей власти Церкви: а) исключение изъ клира вообще, понимая клиръ въ общирномъ смыслъ, какъ совокупность лицъ. служащихъ Церкви, и б) исключение изъ церковной ісрархіи, какъ совокупности лицъ, обладающихъ одною изъ трехъ степеней священства; последнее по своему объему теснее перваго, такъ какъ лицо, исключенное изъ іерархіи, можеть оставаться еще въ клиръ на низшихъ должностяхъ.

Порядокъ дальнъйшаго изложенія представляется, такимъ образомъ, въ слъдующемъ видъ: одинъ отдълъ разсужденія будетъ посвященъ историческому очерку общихъ церковныхъ наказаній, другой—особенныхъ. Въ томъ и другомъ отправною точкою будетъ служить положеніе нашего вопроса въ древней вселенской Церкви, послъ чего представлена будетъ исторія церковныхъ наказаній на Западъ (въ католической и евангелическо-лютеранской церквахъ) и въ нашей отечественной церкви.

## отдълъ І.

#### Общія церковныя наказанія.

#### ГЛАВА І.

# Исторія общихъ церковныхъ наказаній въ древней Церкви и на православномъ востокъ.

§ 1. Церковь христіанская, въ первое время своего существованія, буквально соображала свою наказующую діятельность съ теми нормами, какія указаны Самимъ Основателемъ ея и Его непосредственными учениками. Церковь именно, какъ таковая, какъ общество върующихъ во Христа ('Еххдлσία), держала въ своихъ рукахъ исправительно-наказующую власть, была, выражаясь юридическимъ языкомъ, субъектомъ этой власти. Таковъ смыслъ словъ Христа: «εἶπε τῆ ἐχχλησία»; таковъ же смыслъ упрека, сдъланнаго апостоломъ Павломъ кориноянамъ: «И вы возгордились вмъсто того, чтобы лучше плакать, дабы изъять быль изъ среды васъ сдълавшій такое діло», и даліве: «итакъ, извергните развращеннаго изъ среды васъ». Не безъ основанія замівчають, что упрекъ апостола обращенъ былъ къ цълой общинъ, а не къ ея предстоятелю 1). Климентъ Римскій, въ посланіи своемъ къ тімъ же кориноянамъ 2), порицаетъ этихъ послъднихъ за то, что они удалили оть служенія нікоторых пресвитеровь, честно живущих и безукоризненно исполняющихъ свои обязанности, причемъ

<sup>1)</sup> Buchmann, Die Excommunication. Breslau, 1872. crp. 2.

<sup>2)</sup> Epist. 1. ad. Corinth. cap. XLIV, cf. cap. XLVII, LVII.

опять совершенно справедливо замъчають, что Клименть не оспариваетъ права общины удалять служителей Церкви отъ ввъреннаго имъ служенія и порицаетъ ее лишь за то, что она въ данномъ случав поступила неправомврно, подвергнувъ низдоженію невинныхъ 1). Поликарпъ въ посланіи къ филиппійской общинъ ходатайствуетъ предъ нею за пресвитера Валента и его жену 2). Евсевій приводить цитату изъ неизвістнаго писателя 2 въка о томъ, что, по поводу возникновенія ересей, върующіе начали часто и во многихъ мъстахъ Азіи собираться и, изслъдовавъ новое ученіе, объявили его нечестивымъ и отвергли, какъ еретическое, -- тогда преданные ему отлучены были отъ Церкви и лишены общенія съ нею 3). Можно думать, что до половины 3-го стольтія наказующая власть принадлежала епископу, вмъстъ съ клиромъ и общиною 4). Кипріанъ кароагенскій говорить о себъ, что онъ съ самыхъ первыхъ дней своего епископства поставилъ себъ за правило ничего не дълать на основании своего частнаго мивнія, безъ совъта пресвитеровъ и безъ согласія народа 5). Въ постановленіяхъ апостольскихъ уже говорится только о присутствіи на судъ

¹) Kober, Die Suspension der Kirchendiener nach den Grundsätzen des canonisch. Rechts. Tübingen. 1862, crp. 4.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ritschl, Die Entstehung der altkatholischen Kirche, crp. 374. Bonn 1857. Epist. ad Philip. XI. Migne, Patrologiae cursus completus, t. V, pag. 1013—1014.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Церковн. истор. кн. V, гл. 16 (Христіан. чтеніе за 1848 г.). Онъ же передаетъ расказъ о монтанистѣ Александрѣ, котораго не приняла его собственная родная община. V, 18.

<sup>4)</sup> Ritschl, назв. соч. стр. 373. Probst, Kirchliche Disciplin in den drei ersten christlichen Jahrhunderten § 86. Morinus, Commentarius, lib. IV, сар. XVI. Сург. epistol. XXVI. Моринъ (lib. II, сар. IX, § 1) говоритъ: "рессата notoria et publica publice in Ecclesia et omnium fidelium consessu, non modo ab episcopis, seu praesidibus publice enuntiata, sed etiam omnibus audientibus a reis confessa fuisse et evulgata atque ab iis veniam publice ab ecclesia exora tam, nemo, ut opinor, nec catholicus, nec haereticus inficiabitur".

<sup>5)</sup> Сург. epist. XIV, 4. "A primordio episcopatus mei statui, nihil sine consilio vestro (пресвит.) et sine consensu plebis mea privatim sententia gerere." Тоже видно изъ переписки Кипріана съ Монсеемъ и Максимомъ пресвитерами и прочими исповъдниками. Epist. XXV, XXVI. Онъ же порицаетъ пресвитера. Терапія, который принялъ отлученнаго Виктора sine petitu et conscientia plebis. Epist. LXIV, 1. Epist. LIX.

епископскомъ пресвитеровъ и діаконовъ, объ участім же общины умалчивается 1). Съ первыми христіанскими императорами участіе общины въ дълахъ церковныхъ вообще падаетъ. а затъмъ падаетъ и участіе пресвитеровъ 2). Но еще и въ гораздо поздивишія времена встрвчаются примвры открытой исповъди предъ цълою церковію 3). Лица, виновныя въ совершеніи тяжкаго или смертнаго гріха, отлучались, т. е. исключались изъ церковнаго общества 1). Это отлучение было единственнымъ оружіемъ Церкви и такимъ образомъ единственнымъ наказаніемъ, пока не присоединилось сюда публичное церковное покаяніе, которое со временемъ также получило характеръ наказанія. Одиноко стоить 72 прав. апостольское: «Аще кто изъ причта, или мірянъ, изъ святыя церкви похитить воскъ или елей: да будеть отлученъ отъ общенія церковнаго и пятерицею да приложить къ тому, что ВЗЯЛЪ» <sup>5</sup>).

§ 2. Отлученіе, какъ исключеніе изъ общества, встрѣчается и у языческихъ народовъ, такъ какъ разумная необходи-

¹) Постан. апост. кн. П, 47: «на судилищѣ же пусть присутствують съ вами (епископами) пресвитеры и діаконы».

<sup>3)</sup> Schulte, Ueber Kirchenstrafen. Berlin, 1872, crp. 5.

э) Таковъ приводимый Мориномъ расказъ Никифора о Михаилѣ Палеологѣ, который, раскаяваясь въ двухъ тяжкихъ преступленіяхъ, явился въ патріарху Іосифу въ то время, когда этотъ послѣдній совершалъ богослуженіе, и, преклонившись предъ дверями святилища, громкимъ голосомъ исповъдалъ свои преступленія и просилъ разрѣшить его. Ібіd. сар. ІХ, іп fin.

<sup>4)</sup> Руководство даль апостоль Павель: "Я писаль вамь не сообщаться съ тёмь, кто, называясь братомъ, остается блудникомъ, или лихоимцемъ, или идолослужителемъ, или злорѣчивымъ, или пьяницею, или хищникомъ, съ таковымъ даже и не ѣсть вмѣстъ".—1 Кор. 5, 11. При этомъ не упоминается объ убійствъ потому же, какъ говоритъ Пробсть, почему въ законахъ Ликурга не говорится ни слова объ отцеубійствъ. Сообразно съ этимъ наставленіемъ, въ древней Церкви считались тяжкими преступленіями илотскіе грѣхи, убійство, идолослуженіе; сюда же причислены были ересь и корыстолюбіе въ различныхъ его видахъ. Ргобът, § 87.

<sup>5)</sup> Но и это правило въ изложеніи Зонары и Вальсамона выражено просто: "είτις κληρικός ή λαικός ἀπό τῆς ἀγίας Έκκλησίας ἀφελεῖται κῆρον ή ελαιον ἀφοριξέσθω. При этомъ не говорится ни о интерицѣ (πεντάπλον), ни о интой части (ἐπιπεμπτον), какъ передается иногда это выраженіе. Преоси. Іоаннъ, Опыть вурса церк. закон. вып. 1. стр. 221, примѣч. 298:

мость его коренится въ существъ всякаго общественнаго союза, состоящаго изъ людей и, въ частности, всякаго религіознаго союза 1). Но для исторіи христіанскаго отлученія имветъ особое значение отлучение еврейское. Самъ Спаситель неоднократно засвидътельствовалъ о существовани у евреевъ отлученія <sup>2</sup>). Разсматриваемое съ библейско-археологической точки зрвнія, отлученіе (cherem, 'ауадеца) имветь двоякое значеніе: оно означаеть или родъ объта, или наказаніе. Первоначально это быль только объть, который состояль въ выдъленіи вещи или лица, съ тъмъ, что эта вещь или это лицо поступали отнынъ въ безусловную собственность Самого Бога. Такое посвящение состояло въ убіеніи посвященнаго лица или въ уничтоженіи посвященнаго предмета 3), однако не безъ исключеній, какъ видно изъ примъра Іевеая, посвятившаго свою дочь Богу. Отсюда развилось второе значение анаеемы, какъ наказанія: отлучать стало значить: желать, чтобы отлучаемое лицо погибло 4). Въ позднъйшія времена явилось различіе трехъ родовъ отлученія: 1) выговоръ (nesifa), 2) малое отлученіе (nidui или chamta) и 3) великое отлученіе (cherem или peticha) 5). Сущность перваго, легчайшаго вида отлученія состояла въ томъ, что подвергнувшійся ему, въ теченіе

<sup>&#</sup>x27;) Таково у Галловъ отлученіе друндами отъ богослуженія и жертвоприношенія, о которомъ разсказываетъ Юлій Цесарь; таково отлученіе Алкивіада авинскимъ жречествомъ, о которомъ разсказываютъ Плутархъ, Непотъ и др. историки; глодобное же значеніе имѣло древнее римское выраженіе: "Sacer esto", съ которымъ имѣетъ полную аналогію такъ называемое "табу" у иниѣшнихъ островитянъ.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Лук. VI, 22; 10 ан. XVI, 2; XII, 42. Изъ последняго свидетельства можно вывести, что самъ Спаситель, вместе съ Своими учениками, состояль

подъ еврейскимъ отлученіемъ.

<sup>&</sup>lt;sup>а)</sup> Такъ въ гл. XII книги Чиселъ о городахъ хананейскихъ, преданныхъ тивамъ Израиля на истребленіе, говорится, что они подвергнуты анасемъ. Въ книгъ Іисуса Навина (гл. 1 ст. 17) объ Герихонъ говорится: "да будетъ зваема сей городъ и все что въ немъ". Въ Новомъ Завѣтъ объ апостолъ Петръ говорится (Мар. XIV, 71), что онъ, при отреченіи отъ знакомства съ Христомъ, началъ клясться и божиться (ἀναθεματίζειν), т. е. обрекать себя ва всевозможное зло, въ случав несправедливости увъренія.

<sup>&#</sup>x27;) Dicere autem: anathema sit, idem sonat, atque diris devovere, seu optare, ut penitus deleatur. V an Espen, Tract. de censur. c. 1. § 3.

<sup>1)</sup> Duschak, Das mosaisch-talmudische Strafrecht. Wien. 1869. crp. 16.

опредъленнаго срока (до 30 дней), не долженъ былъ оставлать своего дома, - нвчто въ родв домашняго ареста. Малое отлучение обыкновенно также налагалось на 30 дневный срокъ; впрочемъ, срокъ этотъ въ каждомъ отдельномъ случав могъ быть и уменьшенъ, и увеличенъ. Въ течение этого срока, отдученный не могь стричь волось ни на головь, ни на бородь; не могъ носить сандалій. Насчитывается 24 случая, въ которыхъ имвло мвсто малое отлучение 1). Великое отлучение примънялось тамъ, гдъ малое не произвело надлежащаго дъйствія на преступника. Отлученный не только теряль права члена гражданской общины, но къ нему даже никто не могъ подходить иначе, какъ на разстояніи 4 локтей; онъ не могъ быть ни учителемъ, ни ученикомъ, не могъ кого либо нанять въ работу, ни самъ наняться; не могъ присутствовать въ какомъ либо собраніи, всть и пить съ квить либо; ему запрещено было мыться и надъвать праздничную одежду; дъти его не допускались къ обръзанію. Въ описанномъ состояніи онъ долженъ быль находиться до тёхъ поръ, пока не придеть къ сознанію своей вины и не покается. Но отъ богослуженія онъ не быль исключаемъ, имълъ доступъ въ храмъ, хотя для входа и выхода изъ храма для подобныхъ лицъ предписанъ былъ особый путь <sup>2</sup>). Произнесеніе великаго отлученія, —съ цалію придать ему болве устращающій характеръ, -обставили нікоторыми, сильно действующими на воображение, церемоніями (разорваніе наполненныхъ воздухомъ кожанныхъ міжовъ, въ присутствій народа, при тускломъ мерцаній восковыхъ свічь и т. п.). По смерти отлученнаго на могилу его бросали каменья 3), въ знакъ того, что при жизни онъ заслуживалъ побіенія камнями.

Сравнивая черты еврейскаго отлученія съ тъмъ отлученіемъ, о которомъ говорилъ Христосъ и Его апостолы, безъ труда можемъ видъть, что духъ новозавътнаго отлученія не

<sup>1)</sup> Ibidem, crp. 17.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Br. Schiling, Der Kirchenbann, crp. 98. Kober, Der Kirchenbann, crp. 4—7. Morinus, Commentarius, lib. IV, cap. 23—28.

<sup>&</sup>quot;) Duschak, crp. 18.

имъетъ ничего общаго съ отлученіемъ еврейскимъ; первое отиюдь не ведетъ своей генеалогіи отъ послъдняго, хотя, съ другой стороны, нельзя не сказать, въ виду дальнъйшей исторіи христіанскаго отлученія, что еврейскій типъ не остался безъ вліянія на практику христіанской Церкви, которая далеко не всегда выступала подъ знаменемъ любви Христовой, но дъйствовала неръдко въ духъ ветхозавътной пламенной ревности Иліи Өесвитянина <sup>1</sup>).

§ 3. Христось указаль считать нераскаяннаго члена Церкви за язычника и мытаря, т. е. за лицо постороннее, чуждое, внёшнее для Церкви, но и не болёе. Само собою разумёлось, что подобное лицо не могло оставаться въ прежнихъ братскихъ отношеніяхъ къ остальнымъ христіанамъ и пользоваться тёми благами, которыя доступны только для членовъ перковнаго общества. Такимъ образомъ, сущность христіанскаго отлученія выразилась въ исключеніи отлученнаго отъ богослуженія, отъ общественныхъ молитвъ, отъ евхаристіи и вечерей любви; отлученные не назывались уже братьями 2); имъ не давали братскаго цёлованія; имя ихъ вычеркивалось изъ церковныхъ диптиховъ, или синодиковъ, въ которыя вносимы были имена върующихъ, для возношенія о нихъ молитвъ, при общественномъ богослуженіи 3). Изъ словъ Спа-

<sup>\*)</sup> В ö h m e r, Ius eccles. protest. t. V, lib. V, tit, XXXIX, § 7: "Nec illud nego, postquam excommunicatio semel inter christianos est recepta, eam paullatim ad mores et instituta judaica fuisse efformatam et ad ejus rationem compositam... Inde tamen non sequitur, christianos primitivos n a tales suae ejectionis inde derivasse. Videlicet apud Iudaeos erat poena mere civilis, capitis diminutionis species, et nota gravioris cujusdam infamiae, non vero sacrorum commercium tolle bat, ut vel ipsius Salvatoris discipulorumque ejus exemplo constat, qui ex synagogis non ejecti, aut a sacris, quae publici juris erant, remoti fuerunt, licet dubium nemini esse possit, eos inter excommunicatos judaico more relatos fuisse". Точно такой же взглядъ на отношеніе еврейскаго отлученія къ христіанскому высказывается Бруно Шиллингомь, Der Kirchenbann, § 24.

<sup>&#</sup>x27;) Cm. K e 11 n e r, Das Buss-und Strafverfahren gegen Kleriker in den sechs etten Jahrhunderten. Trier. 1863. crp. 9.

<sup>2)</sup> Сущность отлученія Тертулліанть изображаеть такть: arceri et ejici ab ecclesia, a fraternitatis communione et jure relegari, submoveri a limine et tecto omni ecclesiae, sacramento benidictionis exauctorari, communioni interdicà, abscindi, repelli. (apolog. c. 39).

сителя можно заключить, что отлученный должень быль лишиться лишь общенія церковнаго, что, напротивь, здёсь вовсе не содержится предписаній о прекращеніи всякаго общенія въ гражданскихъ отношеніяхъ, такъ какъ ни язычники, ни мытари не могли быть исключены изъ гражданскихъ отношеній (соттегсіит civile) 1). Но несомнѣнно, что уже апостолы, въ виду предохраненія христіанъ отъ опасностей, которыя могли возникнуть изъ сообщества съ явными грѣшниками и еретиками, вмѣняли своимъ послѣдователямъ въ нравственную обязанность избѣгать этого сообщества 2). Такимъ образомъ, дѣйствіе отлученія ограничивалось чисто церковною

<sup>4)</sup> Van Espen, Tractatus de censuris, c. VII, § 11. Böhmer, lib. V, tit. XXXIX, § 16. Morinus, lib. IV, cap. 2, § 7. Buchmann, Die Excommunication, crp. 7—8. Br. Schilling, § 24.

<sup>2)</sup> Апостолъ I о а н н ъ во 2 своемъ посланіи пишеть: "Кто приходить къ вамъ и не приносить сего ученія, того не принимайте въ домъ и не привътствуйте его, ибо привътствующій его участвуеть въ злыхъ ділахъ его". (ст. 10). Евсевій приводить изъ сочиненія Иринея ліонскаго: "Противъ ересей" повъсть, дошедшую до этого послъдняго, по преданію, отъ Поликариа. Онъ разсказываетъ, что апостолъ Іоаннъ однажды пришелъ въ баню мыться, но узнавъ, что во внутреннемъ отделении бани сидитъ Керинеъ (извъстный еретикъ того времени), тотчасъ вскочилъ съ своего мъста и бросился къ дверямъ, потому что не теритлъ находиться подъ одною съ нимъ кровлею; въ тому же возбуждаль онъ и другихъ, бывшихъ съ нимъ, говоря: уйдемъ, какъ бы не обрушилась баня, если въ ней сидитъ Кериноъ, врагъ истины. (Евсев. кн. III, гл. 28). Приводя затёмъ тотъ же разсказъ въ 14 главе IV книги, Евсевій прибавляєть еще, что Поликариъ, встрітившись однажды съ Маркіономъ, на вопросъ его: "узнаешь ли насъ?" отвѣтилъ: "узнаю первенца сатаны". Такъ береглись апостолы, восклицаетъ Евсевій, чтобы и посредствомъ словъ не имъть общенія съ врагами истины. Въ 3 главъ книги VI разсказывается объ Оригенъ, который не соглашался стоять на молитвъ вмъств съ еретикомъ. Постав. апост. П, 39: "какъ язычниковъ, желающихъ каяться, допускаемъ въ церковь, чтобы слушали слово Божіе, такъ и симъ отлученнымъ, доколъ не покажутъ они плода покаянія, дозволяемъ входить въ церковь, чтобы слушали слово Божіе и не погибли вдругъ совершенної а въ молитећ да не имфють они общенія". Да и самые ученики Христа въ приведенныхъ случаяхъ, какъ видно, имъли дъло съ упорными и дерзкими еретиками. Совсемъ иначе поступилъ напр. тотъ же апостолъ Іоаннъ въ отношении къ юношъ, впадшему въ тяжкие гръхи и сдълавшемуся предводителемъ тайки разбойниковъ. Евсевій, кн. Ш, гл. 23. Вальсамонъ подъ 10 πρ. αποςτ. замінчаєть: "Συνομιλείν δέ, μετά τοῦ ἀφορισθέντος ου χολυόμεθα". Σύνταγμ. 'Ράλλ. κ. Πότλ.

сферою, и въ этой области нарушение правила о необщении съ отлученнымъ, разсматривалось, какъ преступленіе, влекущее за собою также отлучение 1). Притомъ, въ древней Церкви было постояннымъ правиломъ, чтобы отлученный въ одной общинъ не былъ принимаемъ въ другой 2). Въ по следующей практике Церкви, съ теченіемъ времени, выработались нъкоторыя другія ограниченія для отлученныхъ, но и эти ограниченія, собственно, не выходили изъ сферы церковной жизни. Такъ, второй вселенскій соборъ 6-мъ своимъ правиломъ постановиль: не позволять еретикамъ приносить обвинение на православныхъ епископовь по деламъ церковнымъ, разумен подъ еретиками техъ, которые издавна чуждыми Церкви объявлены, равно и твхъ, которые послъ того анаеемъ преданы. Сила этого запрещенія распространена и на тъхъ изъ принадлежащихъ къ Церкви, которые за какія либо вины осуждены и извержены, или отлучены изъ клира или изъ разряда мірянъ 3). Запрещеніе принимать у отлученныхъ обвиненія противъ епископовъ касалось только церковныхъ дълъ, не простираясь на всякаго рода другія дъла, какъ это прямо выражено въ томъ же правилъ вселенскаго втораго собора: «аще кто принесеть на епископа нъкую собственную, т. е. частную жалобу, какъ-то въ притязаніи имъ имънія, или въ иной какой либо потерпънной отъ него неправдъ: при таковыхъ обвиненіяхъ не принимати въ разсуждение ни лица обвинителя, ни въры его». Можно сказать, что восточная Церковь никогда не выступала

¹) Пр. апост. 10: "Аще кто съ отлученнымъ отъ общенія церковнаго помолится, хотя бы то было въ дом'в, таковый да будеть отлученъ". Прав. Антюх. соб. 2-е, которымъ поясняется смыслъ приведеннаго апостольскаго, даетъ вид'вть, что Церковь запрещала молитвенное общеніе не въ томъ смыслѣ, тюбы напр. еретикъ или отлученный вообще не могъ войдти въ православший храмъ для молитвы, но, главнымъ образомъ, въ томъ, что христіанинъ не могъ войти напр. для молитвы въ домъ еретика или отлученнаго, такъ такъ въ этомъ послѣднемъ случав онъ оказалъ бы явное неуваженіе къ Церкви и къ церковному суду: "Да не будетъ позволено им'вти общенія съ отлученными отъ общенія,ниже сходитися въ дом'в и молитися съ находящинисл витъ общенія церковнаго; чуждающихся собраній одной церкви не пріпмати и въ другой. Ср. апост. 65 и пред. прим'вч..

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) 5 пр. 1 всел. <sup>8</sup>) Ср. пр. 21 Халкид. и 8 Кареаг.

зайо дазенных плетальна. В гланичени правъ отлучензаче в меточной Геркви па не захимъ Завишъ образонъ, завето обо захиче менто глучениемъ и анасемою, подобнато очт закое манимъ въ мерян запалной. Тамъ гдъ зане оборг, листали глучене. Путон постановливы «да трета опостана ченино не пинания мноста какого лебо него ченели, гличени гъ мысла глучения тамън напр. об сарастантичен лангискато сооба.

COMMITTEE TEREMENTAL TOTOURS THORSOIDER BY HOLOTOим орет: энекой делени. В прининемь пристинства госуалитанания выпись в писью-назвитейской зиперіи, отозявляет тантацаны і з іерковномы глученім. Послівюията изакальная ленеменя до тионенняхи Дерина въ госуяле венной дасти. Бовены Д. признала ныу госудер--90 diagraph diagram arrestablical & repart of serrest оте оножвание одналетина и однал оне двопобет гумково. тинанание из А.К.К. новедия. Імператоръ зыступниъ въ CONTRACTOR AMERICA OIL CHICAGOID TO BEAM PARTICIPATION OF THE PROPERTY OF THE WAS STITUTED, BE SHEETER TRAINE BAIL SCHOLIBERIENS IN-MHORE : BE MOVE BAYESTEE, HE COSMERSOTE COSODER, POLYмитета заем золем все поисходищее за соборахъ, утвержмет : четоявиняей на нихъ увинения и мульметь заблужиежіз . Амператорекія конституцій касаются самыхь разно-MOSCHMUS JEOROBHELTS BOHDOCORE, MITPOINBARTE BRYTPERINGмія согоны леоковной визми. Зо липераторы присвован себі помочной эктоонтетъ отнисть не нь тожь симств, чтобы сами-

M. Saylor St. Thomesiu meyinpersa vs Hepksa st sassarrifectof integral Richard Geschichte der Novellen. mp. 162—163. Montreuil, Histoire du Arch Agamin Paris 1843. 196—198. Friedberg, Die Gränzen zwischen Staat und Airche Mingen. 1873. mp. 3—18. Abth. I. Zhishman, Das Ehereckt. Auf Orientalischen Riche. Wien, 1864. mp. 15—27.

<sup>7,</sup> lab : tit i cod. lust. De summa minit. et idie catholica: "anathematitzm is omnem haeresin, praesertim vero Nestorium. Eutychem... Appolinarium... A natholomata d'amnam namus eorum etiam dogmata, et eos qui eadem cum pede conserent ant sentiant, uit alienos a sancta Dei catholica et apostolica acclesia". Serumsaerca eta замбчательная вонституція сей-мунтами сложами: "Већата амассиательнаямих четырьмя иселенскими со-морами и минасмателярема."

шя церковныхъ каноновъ представлялась имъ истеченіемъ императорской власти, какъ таковой; скорве, они двиствовали ея praescripto canonum, являлись не виновниками, а именно, въ собственномъ смыслъ, стражами надъ исполнениемъ каноновъ 1). Не безъ основанія полагають, что составителями юстиніановыхъ конституцій по церковнымъ діламъ были: патріархъ константинопольскій Епифаній и преемникъ его Мина <sup>2</sup>). Всѣ конституціи запечатлѣны духовнымъ характеромъ и предполагаютъ въ составителяхъ слишкомъ обстоятельное знакомство съ церковными правилами. Составители, конечно, имъли въ виду, что, обнародованныя съ именемъ императора, онв будуть имъть большій авторитеть, чемь еслибы онъ явились за именемъ самого патріарха. Тоже самое можно сказать о новеллахъ императора Льва Философа. Если императорскіе законы выражали, въ чемъ должна состоять догма, то при этомъ всегда можно доказать или предполагать интервенцію со стороны церкви 3). Блаженный Августинъ, епископъ инпонскій, развиваетъ цілую теорію о власти и обязанности христіанскаго начальства поставлять преграды безбожію сидою свътскихъ законовъ, дъйствовать принудительно для служенія истинъ и божественнымъ цълямъ, такъ какъ принужденіе служить къ благу принуждаемыхъ, къ ихъ въчному спасению, и такъ какъ удерживать отъ злаго и недозволеннаго не есть преследованіе, а исправленіе 4). Благодаря тому положенію, въ которое стала императорская власть по отношеню къ Церкви, кругъ примъненія церковнаго отлученія долженъ былъ чрезвычайно сократиться 5). Что касается, вопервыхъ, преступленій противъ віры, каковы всі ереси и расколы, то они получили значение преступлений противъ государственныхъ законовъ, запрещены подъ страхомъ уголов-

<sup>&#</sup>x27;) Zhish man, стр. 22. См. новел. Мануила Комнена ар. Leunclav. t. I, lib. III, p. 224—225.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Zhishman, crp. 21.

<sup>3)</sup> Ibidem.

<sup>&#</sup>x27;) Изложеніе и разборъ теоріи блаженнаго Августина см. у Блунчла: Allgemeines Staatsrecht. В. II, стр. 264—268.

<sup>1)</sup> Ср. Неволинъ, П. С. Сочин. т. VI, стр. 263—264.

ныхъ наказаній и преслѣдовались мірскою властію. Послѣ общаго, такъ сказать, огульнаго отлученія на соборю цѣлой ереси, съ ересіархомъ во главѣ и со всѣми ея настоящими и будущими послѣдователями, при чемъ рядомъ съ соборною анаоемою шла, какъ выразился Юстиніанъ, анаоема императорская, всѣ настоящіе и будущіе еретики поступали въ разрядъ государственныхъ преступниковъ. Различныя невыгоды 1), которымъ подвергались еретики въ отношеніи къ граж-

<sup>1)</sup> На основ, конституціи Аркадія, Гонорія и Өеодосія 407 г. манихен и донатисты подвергаемы были имущественной конфискація, лишались права наследовать, дарить, покупать, продавать, вообще заключать какія бы то нибыло гражданскія сдълки. Lib. 1. Cod. tit. V. de haeretic, et manichaeis et samarit. 4. По закону Валентиніана и Марціана 452 г. лица, дозволившія собираться въ своемъ дом'в или въ своемъ владении аполлинаристамъ, или евтихіанамъ, публично наказываются палками; лица высшаго сословія штрафуются 10 фунтами золота (Ibid. 8). Однимъ изъ поздивищихъ узаконеній манихеи объявлены нетерпимыми на всемъ пространствъ имперіи (Ibid. 11). Для еретиковъ, въ силу конституціи импер. Юстина, было невозможно вступить въ какую-либо должность, гражданскую или военную, за исключеніемъ должности оффиціала (cingulo civili vel militari cingi, vel in ordinem venire quenquam, excepto ordine cohortalium). Новеллою XXXVII императоръ Юстиніанъ предписалъ Сепарату, кареагенскому священнику, чтобы аріане, донатисты и іуден не были допускаемы въ христіанскіе храмы и чтобы они были исключены отъ всехъ публичныхъ актовъ и должностей. См. также конст. Юстиніана 530 г. о ли шенін насл'ядства д'ятей-еретиковъ и модификацію этой конституціи нов. СХУ. с. 3, § 14. Весьма замъчательна конституція 3-я кодекса (de apostatis, 1, VII), которая для лицъ, профанировавшихъ святое крещеніе отступничествомъ, не допускаетъ даже возможности раскаянія: "lapsis enim et errantibus subvenitur, perditis vero, hoc est sanctum baptisma profanantibus, nullo remedio poenitentiae, quae solet aliis criminibus adesse succurritur". Эта конституція издана въ 391 г. Валентиніаномъ, Осодосіємъ и Аркадіємъ. Императоръ Юстиніанъ въ конституція 535 г. (novel, XXXVII) для африканской церкви, высказаль совершенно противное, именно, что покаяние принимается вообще отъ всякаго, такъ какъ для Бога нътъ ничего любезнъе покалнія грѣшниковъ. Но, по всей вѣроятности, ХХХУП нов. не подучила силы общаго закона, какъ имъвшая лишь мъстное значение для африканской церкви. Покрайней мъръ, Фотій внесъ въ свой помоканонъ: "qui ex orthodoxo haeriticus factus est non conversatur cum hominibus, neque testimonium dicit, neque testamenti factionem habet, neque in haereditatibus succedit, neque ut in aliis criminibus poenitentiae remedium hab e t. (Phot. Nomocan. tit. IX, cap, 25 ap. Woellum II, 986). И Вальсамонь, замѣчая, что приведенное постановленіе не принято въ Базилики, sed tanquam ab humanitate alienum expulsum, высказываеть свою благодарность законодателю по поводу этого опущенія: "itaque propter haec etiam Basilicarum

данскимъ правамъ и къ положенію въ государствѣ, не были послюдствіями церковнаго отлученія, а были наказаніемъ за преступленіе противъ государственныхъ законовъ. Церковная власть съ благодарностію относилась къ императорскимъ распоряженіямъ, направленнымъ противъ еретиковъ ¹). Дружное дъйствіе властей императорской и церковной во славу Божію, на очищеніе Церкви и государства отъ еретиковъ, впослъдствіи принимало иногда такія формы, которыя ръшительно противоръчили всему духу христіанства. Вальсамонъ, живпій пдеями ХІІ въка, тъмъ не менъе приходитъ въ крайнее недоумъніе, видя предъ собою постановленіе константинопольскаго собора, бывшаго при патріархъ Михаилъ Окситъ и осудившаго богомиловъ на сожженіе ²).

Кругъ примъненія церковнаго отлученія по преступленіямъ противо заповъдей церковныхъ, долженъ былъ сократиться отчасти потому, что многія и изъ этого рода преступленій стали судиться и наказываться свътскою властію з), отчасти же, и главнымъ образомъ, потому, что отлученіе замѣнялось публичнымъ церковнымъ покаяніемъ, которое, обыкновенно, и было налагаемо за всѣ роды преступленій противъ церковныхъ заповъдей. О публичномъ церковномъ покаяніи, какъ наказаніи, рѣчь будетъ ниже; но здѣсь можно сказать нѣ-

architecto sunt agendae gratiae". Значить, до изданія Базиликъ конституція 391 г. им'єда подную силу. (Balsam, ad cap. 25 tit. IX. Phot. Nomoc. Ibidem).

<sup>\*)</sup> Кареаг. соб. пр. 104, 115 и др.

<sup>2)</sup> Ego autem, говорить Вальсамонь, sciens nullum unquam canonem supplicium permisisse (non enim ecclesiastica lex, sed civilis corporales poenas novit), etiamnum miror, quomodo concilium istius moditum tulerit sententiam. Siquidem excedere e christianorum corpore haereticos docti sumus; supplicio autem ipsos afficere non didicimus. Verum cum obstinati sunt, civili legi tradimus, atque a magistratibus in illos sententiae feruntur. Balsam. ad cap. 25 tit. IX. Phot. Nomoc. ap. Woellum II, p. 979).

<sup>•)</sup> По закону Гонорія и Өеодосія, люди, занимавшієся волхвованіемъ, должны были жечь свои книги предъ енископами подъ страхомъ уголовнаго наказанія. С. Theodos. XVI, const. 19. Свѣтскій судъ наказывалъ по дѣламъ о прелюбодѣяніи и похищеніи женщинъ. Novel. CXXXIV, сар. 4. Юстиніанъ далъвенископамъ власть производить изслѣдованіе объ азартныхъ нграхъ и пресѣкать ихъ, препровождая виновныхъ для наказанія къ гражданскому начальству. Cod. Iust. I. 4. const. 25. Balsam. ad Phot. Nomocan. tit. XIII, сар. 25 (apud Woellum, p. 1129).

сколько словъ о томъ, какимъ образомъ новое положение христіанской Церкви въ государств'в должно было способствовать усиленію церковнаго покаянія на счетъ отлученія. Въ древней Церкви лицо, не исполняющее церковныхъ заповъдей, исключалось изъ среды церковнаго общества, какъ постороннее, какъ чуждое для этого последняго, какъ язычникъ и мытаръ. Внъ христіанско-церковнаго общества оно могло примкнуть къ какому либо другому религіозному обществу: къ еретическому, къ іудейскому, къ языческому. При христіанскихъ императорахъ, особенно со времени Осодосія, положившаго конецъ языческому культу въ предблахъ имперіи, не представдялось уже болъе возможнымъ, какъ прежде, подобное существованіе вив христіанской Церкви. Для христіанина, отлучаемаго отъ Церкви, не могло быть выхода въ другое религіозное общество; напротивъ, за переходъ въ ересь, въ іудейство, въ язычество, ему грозили тяжкія уголовныя наказанія. Такимъ образомъ, если древняя Церковь дъйствовала на преступника самымъ фактомъ исключенія изъ своей среды, то теперь стало возможнымъ, въ виду обстоятельствъ времени, дъйствовать марами положительными, назначать такія или другія действія, выходя изъ предположенія обязательности и необходимости исполненія подобныхъ покаянныхъ действій; преступникъ не противъ теоретическихъ положеній візры, а противъ практическихъ требованій жизни христіанской не быль въ сущности, да и не захотъль бы быть ни еретикомъ, ни темъ более апостатомъ въ язычество или іудейство, онъ не могь не принадлежать къ Церкви христіанской, - не могь, поэтому, не исполнить и предписываемаго Церковію покаянія.

- § 5. При наказаніи отлученіемъ должны были соблюдаться слъдующія, установленныя каноническимъ правомъ, правила:
- а) Необходимымъ предположеніемъ отлученія должно быть достаточное основаніе, каковымъ считался тяжкій грѣхъ (идодослуженіе, убійство, плотскіе грѣхи, ересь, корыстолюбіе, въ различныхъ ихъ видахъ) ¹), и притомъ не тайный, а явный и несомнѣнно доказанный. Епископъ, по выраженію апо-

<sup>1)</sup> Probst, Die kirchliche Disciplin, § 87.

стольскихъ постановленій, не долженъ быть скоръ къ изгнанію и изверженію, но остороженъ <sup>1</sup>). Первый вселенскій соборъ положилъ изслѣдовать, не по малодушію ли, или распрѣ, или по какому либо подобному неудовольствію епископа состоялось отлученіе. Для этой цѣли, онъ признадъ за благо, чтобы въ каждой области дважды въ годъ были соборы и чтобы всѣ вообще епископы области, собравшись во едино, изслѣдовали таковыя недоумѣнія, и такимъ образомъ достовърно оказавшіеся несправедливыми противъ епископа, основательно всѣми признаны были недостойными общенія <sup>2</sup>).

3) Отлученіе произносится только въ случав дознанной нераскаянности, т. е. послв предварительнаго увъщанія преступника, на основаніи словъ Христа 3) и апостола Павла 4). Церковь буквально поняла предписаніе Спасителя о троекратномъ вразумленіи согръшающаго брата 5). Отлученіе продолжается до тъхъ поръ, пока не раскается отлученый. Впрочемъ, уже 24 апост. пр. знаетъ срочное отлученіе 6): принимая во вниманіе разновременность составденія апостольскихъ правилъ, можно думать, что 24-е правило принадлежить позднъйшему времени, когда вполнъ опредълилась покаянтая система съ срочнымъ отлученіемъ, въ формъ цубличнаго

<sup>&#</sup>x27;) Постан. апост. II, 21. Оригенъ говорилъ: "Ubi enim peccatum non est evidens, ejicere de ecclesia neminem possumus, ne forte eradicantes zizania eradicumus simul cum ipsis etiam triticum". Probst ibid. Cf. Augustinus, Homil de poenit. cap. 12. Грѣшная мысль, не выразившаяся въ преступномъ дъйствіи, не разсматривалась какъ основаніе для осужденія и наказанія Цервовію. Неокесар. пр. 4.

<sup>9)</sup> Пр. 5. Ср. сард. 14. Императоръ Юстиніанъ возвель на степень государственнаго занона: "Omnibus episcopis et presbyteris interdicimus segregare aliquem a sacra communione, antequam causa monstretur, propter quam sanctae regulae hoc fieri jubent". Въ случав нарушенія этого правила, неправильно отлученный принимается въ общеніе высшею церковною властію (а majore sacrdote), а неправильно отлучившій самъ отлучается. Novel. СХХІІІсар. 11.

<sup>\*)</sup> Mare. XVIII, 15.

<sup>&#</sup>x27;) Ter. III, 10.

<sup>5) 31</sup> ажост. пр., постановни извержение для духовных лицъ и отлуче не для мірянъ, заключаєть: "И сіе да будеть по единомъ, и второмъ, и трепемъ ув'ящаніи отъ епископа". Тоже начало высказано въ 74 апост. пр.

<sup>•)</sup> Ср. Петр. Александ. пр. 5.

церковнаго покаянія. При послъднемъ, само собою разумъется, не требовалось и троекратнаго вразумленія, такъ какъ открытое покаяніе, будучи также отлученіемъ, состояло въ тоже время въ совершеніи извъстныхъ спасительныхъ дъйствій, какъ средствъ примиренія съ Церковію, причемъ, конечно, увъщаніе, въ смыслъ мъры предваряющей и направленной къ устраненію отлученія, не могло имъть мъста.

- γ) Наказаніе должно падать только лично на самого виновнаго, не касаясь невинныхъ. Примъръ отлученія невинныхъ вмъстъ съ виновными представилъ епископъ Авксилій, который подвергъ анафемъ Классиціана, и не только его лично, но и цълое его семейство, неповинное въ его преступленіи. Знаменитый епископъ иппонскій отправилъ къ Авксилію посланіе, выставляя на видъ всю несправедливость употребленной имъ мъры. По словамъ его, съ духомъ священнаго писанія и съ требованіями справедливости не согласуется отлучать сына за гръхъ отца, жену за гръхъ мужа, слугу за гръхъ господина, или цълую семью за гръхъ главы этой семьи ¹). Съ другой стороны извъстно, что начиная съ конца 2 въка входитъ въ практику отлученіе цълыхъ церквей, но только на Западъ ²).
- б) Встръчаемъ многіе примъры отлученія умершихъ. Такъ Кипріанъ запретилъ приносить жертву за умершаго, который назначиль въ опекуны пресвитера. Оригенъ быль отлученъ Ософиломъ александрійскимъ почти чрезъ 200 лътъ послъ его смерти; точно также Осодоръ мопсюетскій былъ отлученъ черезъ долгое время послъ его смерти 3). Въ 92 правилъ карфагенскаго собора говорится: «аще который епископъ ерети-

<sup>&#</sup>x27;) Br. Schilling, § 40.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Римскій епископъ Викторъ, въ 194 г., отлучиль азіатскаго епископа Поликарпа и всю его церковь, по причинѣ разногласія относительно времени празднованія пасхи. Также поступиль римскій епископъ Стефанъ въ отношеніи къ африканской церкви въ 253 г. Сюда же принадлежить оригинальное наказаніе, практиковавшееся въ африканской церкви и состоявшее въ томъ, что епископъ долженъ быль довольствоваться только общеніемъ своей церкви (suae ecclesiae communione contentus esse debet). Каре, пр. 87, 91. 137, 147. Объ этомъ наказаніи рфчь будеть ниже въ Отдълѣ II.

<sup>3,</sup> Kober, Der Kirchenbann, crp. 91-93.

ковъ, или язычниковъ, сродниковъ, или не принадлежащихъ къ сродству, оставитъ наслъдниками своими и предпочтетъ ихъ Церкви: таковому и по смерти да будетъ изречена анаеема, и его имя никогда отъ іереевъ Божіихъ да не возносится».

§ 6. Мы перейдемъ теперь къ исторіи открытаго церковнаго покаянія. Откуда развилось это наказаніе и какія стадіи проходило въ своемъ развитіи?

Мы знаемъ, что въ древней Церкви тяжкій гръхъ подвергалъ виновнаго исключенію изъ перковнаго общества. Если принять во вниманіе, что Церковь, по смыслу словъ Спасителя и по примъру апостола Павла, при отлученіи задавалась по пре-имуществу цълями исправленія, вразумленія, возвращенія заблудившагося на истинный путь, то отсюда само собою слъдовало, что, какъ скоро эта цъль достигалась, какъ скоро отлученіе оказывало вразумляющее дъйствіе на преступника, этотъ послъдній опять принимался въ составъ церковнаго общества 1). И такъ какъ, при отсуствіи сторонняго гнета, въ

<sup>1)</sup> Рихтеромъ (Lehrbuch, § 211) и Экомъ (De nat. poen. стр. 2) выставляется, какъ несомивнное положение, что въ древней Церкви какощіеся вовсе не принимались, послів ихъ исключенія изъ общины, а затімъ хотя ихъ и стали принимать, но только однажды. Основаніемъ для этого инвнія служать свидетельства древних писателей церковныхъ: Ерман Тертулліана. Ермъ, дъйствительно, говорить, что для рабовъ Божінхъ существуеть одно показніе и даже для нікоторых влиць, каковы: transfugae ac nefanda loquentes et proditores servorum Dei, покаянія совстыв не существуеть-poenitentia non est (Pastor, lib. II, mand. IV, сар. 3). Но выражение это, какъ замечають, имееть только тоть смысль, что Богь отнимаеть у этихъ липъ самую способность къ принссенію раскаянія, точно также, какъ Амвросій, разсуждая противъ новаціанъ о хуль на Св. Духа выразвися: "hos ergo, qui hoc loquuntur, negat Christus ad veniam pertinere" (Migne, Patrologiae cursus completus Т. II, р. 847). Что касается до свидътельства Тертулдіана, то и оно, развимъ образомъ, не оправдываетъ мейнія Рихтера. Книга о показнін (Liber de poenitentia) написана Тертулліаномъ въ то время, когда онъ еще не сделался последователемъ монтапизма, отринавшаго возможность покаянія. Omnibus ergo delictis, говорить Тертулліанъ, seu carne, seu spiritu, seu facto, seu voluntate commissis, qui poenam per judicium destinavit, idem et veniam per poenitentiam spopondit dicens: vivo ego, dicit Dominus, poenitentiam malo magis, quam mortem.Глава 7-я книги о пскаяніи заканчивается краснорічивимъ воззваніемъ къ покаянію: "pigeat sane peccare rursus, sed rursus poenitere non pigeat; pigeat iterum; periclitari, sed non iterum liberari; neminem pudeat; iteratae

формъ какой либо вившней принудительной силы, обращение и раскаяніе могли проистекать только изъ чисто внутреннихъ мотивовъ: то естественно, что для вразумившагося лица воспоминание о его падении должно было лежать тяжелымъ бременемъ на душъ. Раскаяние не могло не быть искреннимъ и желаніе загладить неправду предъ Богомъ и Церковію не могло не быть сильнымъ. Да притомъ и церковное общество должно было оградить себя отъ возможности ошибки; нужно было убъдиться, что дъйствительно человъкъ раскаялся, исправился; нужны были факты, которыми бы доказывалось внутреннее, субъективное чувство 1); требовался, такимъ образомъ, извъстный періодъ испытанія, точно также какъ требовался и, по самому существу дъла, долженъ быль требоваться подобный періодъ испытанія для лицъ некрещенныхъ, заявившихъ желаніе вступить въ христіанскую Церковь. Покаяніе въ этомъ смыслѣ не носило, конечно, характера наказанія; оно предпринималось добровольно, - мало этого, оно вымаливалось, какъ право; оно было средствомъ къ возвращеню утраченныхъ правъ братства, путемъ, по которому долженъ быль пройти наказанный, т. е. отлученный для вступ-

valet udinisiterata medicina est". Принципъ недопустимости падшихъ къ покалнію былъ выставленъ Моптаномъ, къ которому впослѣдствій примкнуль в Тертулліанъ (G і е s е l е г, Lehrbuch der Kirchengeschichte. Вопр. 1844. В. 1. Автр. 198). Практиковался этотъ принципъ только въ африканской церкви, которая вообще отличалась особенною строгостію (Ibidem. стр. 243—244) и въ Испаніи. Эта строгость въ африканской церкви смягчилась послѣ Децієва гоненія, вслѣдствіе великаго числа падпихъ и вслѣдствіе пререканія съ мучениками св. Кипріана кареагенскаго (Ibidem. стр. 386—387). Новать, современникъ Кипріана, основаль религіозную партію чистых в (хадарої). Чистые возвратились опять къ прежнему африканскому принципу, что всѣ, осквернившіе себя тяжкими преступленіями послѣ крещенія, навсегда исключаются изъ Церкви. Партія эта соединилась съ остатками монтанизма (Ibidem. стр. 392—393).

<sup>\*)</sup> Въ этомъ смыслѣ Ермъ, на вопросъ: немедленно-ли уничтожаются грѣхи кающихся самымъ фактомъ раскаянія? отвѣчаетъ отрицательно, говоря, что для этого требуется affligere animam suam, et humilem animo se praestare in omni negotio, et vexationes multas variasque perferre (Herm. Past. lib. III, Simil. VII). См. также lib. III. Similit. V, сар. 1—3 и Simil. X, гдѣ даются указанія относительно поста, милостыни и молитвы.

денія въ общую церковную жизнь 1). Но этотъ путь показнія не былъ регулированъ какими либо точными правилами. Достаточно припомнить судъ надъ кориноскимъ кровосмъсникомъ в поступокъ апостола Іоанна съ юношей-разбойникомъ. Тертулліаномъ написана цівлая книга о покаяніи, и нигдів, ни въ одномъ мъстъ книги не видно какого либо намека на болъе ими менње точное опредъление времени и образа покаяния. Вообще, изъ практики до временъ св. Кипріана (3 въка) еще не видно, чтобы существовали подобныя правила; даже и самъ Кипріанъ, переписываясь съ исповъдниками, даетъ видъть, что покаяніе понималось въ смыслѣ частыхъ воздыханій и слезъ 2). Для періода испытанія не было установлено опредъленнаго срока 3). Весьма часто случалось, что въ различныхъ мъстахъ принимались къ общению лица недостойныя, ничемъ не доказавиля ни своего исправленія, ни даже своего желанія исправиться, и принимались слишкомъ поспѣшно 4). Притомъ, въ древней Церкви было признано освященное обычаемъ право мучениковъ или исповедниковъ, т. е. твхъ, которые пострадали за имя Христово, во время того или другаго гоненія, допускать къ общенію падшихъ: если падшіе (lapsi) допускались къ общенію мучениками, то они не встрвчали затвиъ отказа и въ приняти въ Церковь, именно вследствіе высокаго уваженія, которымъ пользовались въ ней мученики 5). Во время Деціева гоненія мученики довели свое право до злоупотребленій 6), такъ что Кипріанъ нашелся

<sup>&#</sup>x27;) Покаяніе въ это время было, какъ говорить В ё м е р ъ, "v i a redeundi cum ecclesia laesa in gratiam", "m e d i u m pristinum in ecclesia locum atque jura fraternitatis amissa recuperandi", "medium sponte electum pacem in ecclesia recuperandi, et restitutionem in integrum impetrandi". Lib. V, tit. XXXVII. §§ 15, 23, 40.

<sup>3)</sup> Epist. XXVI. 6.

<sup>3)</sup> Morinus, lib. IV, cap. 9.

<sup>&#</sup>x27;) Сургіал. ibid. порицаеть тьхъ, которые, "immemores delictorum suorum pacem a presbyteris festinata et praecipiti cupiditate extorsissent".

<sup>5)</sup> Gieseler, crp. 246.

<sup>•)</sup> Евсевій, восхваляя мучениковь, пострадавшихь за Христа въ Галлін, говорить, что они всёхъ защищали и никого не обвиняли, івсёхъ разрышали и никого не вязали... (Церк. ист. V, 2).

вынужденнымъ противоръчить имъ 1). Какъ реакція этимъ злоупотребленіямъ, въ новаціанской ереси возродился съ новою силою монтанизмъ, съ его суровыми воззрвніями на возможность покаянія. Церковь, очевидно, должна была пойдти среднимъ путемъ между двумя крайностями. И дъйствительно, вследствіе всехъ указанныхъ обстоятельствъ и по причине великаго числа падшихъ въ Деціево гоненіе, папа Корнелій римскій и св. Кипріанъ кареагенскій созвали соборы, для выработки болъе или менъе опредъленныхъ правилъ относительно покаянія. Точно также поступили послі Діоклеціанова гоненія отцы анкирскаго собора, Петръ александрійскій, отцы эльвирскаго собора 2). Далъе, новаціанскіе споры повели къ установленію на Востокъ, въ отдъльныхъ общинахъ, особой должности-пресвитера духовника, или пресвитера для надзора за прохожденіемъ поканнія (πρεσβύτερος 'επί τῆς μετανοίας) 3). Выработывается опредвленный порядокъ покаянія ст характеромъ постепенности, по аналогіи съ тъмъ порядкомъ, какой имълъ мъсто въ примънени къ оглашеннымъ, т. е. къ лицамъ, вновь вступающимъ въ Церковь и готовящимся ко крещенію 1) Такимъ образомъ, и вновь образующійся порядокъ покаянія быль въ сущности опять періодомъ испытанія и точно также не можетъ быть разсматриваемъ съ точки зрънія наказанія, какъ и періодъ испытанія для оглашенныхъ.

Въ послъднемъ правилъ Григорія Чудотворца 5) уже отчетливо представляются четыре степени покаянія (stationes poenitentiales): плачъ (πρόχλαυσις, fletus), слушаніе ('αχρόασις, auditio), припаданіе ('υπόπτωσις, substratio, genuflexio) и стояніе вмѣстѣ съ вѣрными (σύστασις, consistentia). «Плачъ, говоритъ онъ, бываетъ внѣ вратъ молитвеннаго храма, гдѣ стоя

<sup>&#</sup>x27;) Gieseler, crp. 386-387.

<sup>2)</sup> Morinus, lib. V, cap. 4.

<sup>3)</sup> Gieseler, crp. 384.

<sup>&</sup>quot;) Что дъйствительно установленіе порядка постепенности въ прохожденій покаянія было не чѣмъ инымъ, какъ примѣненіемъ къ кающимся начать, дѣйствовавшихъ въ практикѣ по отношенію къ оглашеннымъ, подтверждается тѣмъ, что послѣдніе уже подраздѣлялись на нѣсколько разрядовъ: ἀκροώμενος, γονοκλίνοντες, βαπτιζόμενοι, φωτιζόμενοι. G i e s e l e r, cтр. 323.

Правила написаны въ 262 г. Пр. Іоаннъ, вып. 1 стр. 267, прим. 323.

согрѣшившій долженъ просить входящихъ вѣрующихъ, дабы они помолились за него; слушаніе бываеть внутри врать, въ притворѣ, гдѣ грѣшникъ долженъ стоять до моленія объ оглашенныхъ, и затѣмъ выходить. Чинъ припадающихъ есть, когда кающійся, стоя внутри вратъ храма, исходитъ вмѣстѣ съ оглашенными; а чинъ купно стоящихъ есть, когда кающійся стоитъ купно съ вѣрными и не исходитъ съ оглашенными. Конечное же есть причастіе св. таинъ».

Въ правилахъ Петра александрійскаго, какъ и вообще въ правилахъ первой половины 4 в. еще ясно выступаетъ прежнее воззрѣніе на покаяніе, какъ на періодъ испытанія, а не какъ на наказаніе. Обыкновенный способъ выраженія въ правилахъ Петра александрійскаго: «да покажутъ дѣла покаянія» 1), «да испытуются въ покаяніи» 2) Покаяніе должно быть истинно, въ виду внутренней правственной чистоти, котория требуется от приступати къ тому, еже есть святая святыхъ, да запретится не совсѣмъ чистому душею и тѣломъ 3).

Надъ разработкою покаянной системы всего болье потрудился Василій Великій. Хотя, какъ мы видъли, стремленіе къ выработкъ болье или менье опредъленныхъ правилъ обнаружилось еще въ 3 въкъ, но стремленіе это породило лишь частныя попытки въ отдъльныхъ мъстностяхъ поставить покаяніе на опредъленную почву, причемъ практика одной церкви расходилась съ практикой другой церкви. Разнообразіе практики всего лучше можно видъть изъ соцоставленія каноническихъ правилъ, принадлежащихъ одной и той же эпохъ. Сравнимъ напр. правила анкирскаго собора съ правилами неокесарійскаго и Петра александрійскаго. Какъ извъстно, Григорій Чудотворецъ уже ясно различилъ четыре степени покаянія. Въ правилахъ анкирскаго собора, которыя всего биже стоятъ ко времени Григорія Чудотворца, не видно тех-

<sup>1)</sup> IIp. 6.

²) Hp. 7.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Діонис. алекс. пр. 2.

ническаго названія плача для первой степени покаянія, хотя, можеть быть, эта степень и имълась въ виду правиломъ 17-мь. которое назначаетъ скотоложникамъ молиться съ обуреваемыми (укциа (о́ркую) 1). Неокесарійскій соборъ, собиравшійся почти одновременно съ анкирскимъ, не оставилъ вовсе указаній на прохожденіе показнія по степенямъ 2). Тоже слідуеть сказать о правилахъ Петра александрійскаго 3). Правила Василія Великаго должны были устранить это разнообразіе и эту неопредъленность. Онъ приводить въ систему выработанныя въ предшествовавшее время правила, въ иныхъ случаяхъ составляетъ собственное мивніе 4), иногда обычай возводитъ на степень писаннаго правила <sup>5</sup>). Онъ разрѣшаетъ вопросы о вмъненіи, о различныхъ степеняхъ виновности, о различныхъ срокахъ покаянія и о распредъленіи этихъ сроковъ по отдъльнымъ покаяннымъ степенямъ, въ примъненіи къ отдівльнымъ видамъ грфховъ. Типическая формула каноническихъ опредъленій Василія Великаго: столько то літь да будеть безь причастія св. таинъ, и эти годы распредъляются такъ, что виновному назначается опредъленное число лътъ плакать, опредъленное также число лътъ находиться въ разрядъ слушающихъ, затъмъ припадающихъ и наконецъ купностоящихъ 6). Точка

Относительно значенія этого слова существуєть разногласіє. См. Пр І о а н н ъ, вып. 1, стр. 346—347.

<sup>2) 5</sup> пр. содержить въ себѣ постановленіе о степеняхъ покалнія, но ово имѣеть въ виду только оглашенныхъ, еще не принадлежащихъ въ средѣ церковнаго общества. Въ этомъ смыслѣ понимаютъ 5 пр. Зонара. Арвстинъ, Вальсамонъ. Σύνταγμα Рελλ. х. Πότλ. т. III. Bingham, Origines s. antiquitates ecclesiasticae, lib. X, cap. 2, § 2.

въ пр. 1, есть, правда, косвенное указаніе на плачъ, но невидно, что бы это слово употреблено было въ техническомъ значеніи, т. е. какъ одна изъ тёхъ покаянныхъ степеней, о которыхъ говорится у Григорія Чудотворща, и которыя у Василія Великаго регулированы окончательно.

Пр. 30: "О похидающихъ женъ мы не имъемъ древняго правила, во составили собственное миъніе".

б) Пр. 4: "Второбрачныхъ отлучають на годъ, а другіе на два; троебрачныхъ же на три, а часто и на четыре года; мы же не отъ правида, по отпослѣдованія предшественникамъ пріяли обычай троебрачныхъ отлучати на пять лѣтъ".

<sup>6)</sup> Изъ этого общаго правила допущено нѣсколько исключеній: такъ, покаяніе не всегда начиналось непремѣнио съ плача; "напротивъ, смотря по-

эрвнія Василія Великаго уже существенно отличается отъ господствовавшаго въ прежнее время взгляда на церковное покаяніе, какъ на періодъ испытанія. Совокупность правилъ, извъстныхъ подъ именемъ правилъ Василія Великаго, представляеть собою не что иное, какъ кодекси наказаній. Основная мысль, на которой покоятся означенныя правила, заключается въ томъ, что извъстное число дътъ требуется для очищенія отъ такого-то гръха, напротивъ, другое число лътъ потребно для очищенія отъ другаго. Правда, и самъ Василій Великій не разъ выражается въ томъ смыслъ, что время можетъ быть сокращаемо въ виду усердія и искренности покаянія; но очевидно, что руководящими должны служить все-таки составленныя имъ правила, все равно какъ статья уголовнаго кодекса не всегда примъняется во всей строгости буквальнаго смысла, допуская иногда смягченіе, иногда усиленіе отвътственности въ виду обстоятельствъ, уменьшающихъ или увеличивающихъ виновность, причемъ все-таки существуетъ средній, такъ сказать, нормальный типъ отвътственности.

Такимъ образомъ, за церковнымъ покаяніемъ окончательно утвердились черты наказанія; изъ пути, ведущаго къ освобожденію отъ наказанія, оно само сдѣлалось наказаніемъ и само же получило названіе отмученія. И дѣйствительно, разсматривая церковное покаяніе въ его существѣ, соображая тѣ черты, съ которыми выступило оно въ законодательствѣ Василія Великаго и послѣдующихъ соборовъ, нельзя не замѣтить въ церковномъ покаяніи различія двухъ сторонъ: со стороны положительной оно было совершеніемъ цѣлаго ряда покаянныхъ цѣйствій въ формѣ плача, слушанія, припаданія и т. д.; напротивъ, со стороны отрицательной, оно было лишеніемъ извѣстныхъ церковныхъ правъ, причемъ на различныхъ степеняхъ покаянія объемъ теряемыхъ благъ былъ различенъ. Съ

обстоятельствамъ, обходимы были иногда всъ трп первыя степени, и покаяпіе начиналось прямо съ четвертой (пр. 13), иногда съ третьей (пр. 30, 34, 61). По 4 пр. покаяніе начинается съ слушанія и затъмъ степень прицаланія совстить опускается: отъ слушанія кающійся прямо переходить къ стоянію съ върными.

этой последней стороны разсматриваемое, церковное покаяніе явилось, действительно, съ характеромъ отлученія, но отлученія не отъ Церкви, - такъ какъ имя христіанина и принадлежность къ Церкви за кающимся не отрицались, напротивъ, все наказаніе строилось на предположеніи этой необходимой принадлежности, - а отъ пользованія различными церковными благами. Вотъ почему нельзя не назвать неправильною ту классификацію видовъ отлученія въ древней Церкви, которая сдёлана преосвящ. Іоанномъ: «Церковное отлученіе въ правилахъ и древнихъ обычаяхъ Церкви», говоритъ онъ, «имъло три степени: 1) отлучение отъ св. тапнъ, безъ лишения церковныхъ молитвъ и общенія върныхъ, 2) не только лишеніе св. таинъ, но и молитвъ и духовнаго общенія върныхъ, 3) совершенное отлучение или изгнание изъ самаго общества христіанъ, съ лишеніемъ всякаго, не только духовнаго, но и внъшняго съ ними общенія» 1). Можно различать только два основныхъ типа отлученія: 1) отлученіе, въ смыслѣ совершеннаго исключенія изъ среды Церкви, - отлученіе это имветь своимъ предположениемъ нераскаянность гръпника-и 2) открытое покаяніе, строившееся на предположеніи раскаянія и состоявшее въ лишении не званія члена Церкви, а большаго или меньшаго количества правъ, связанныхъ съ принадлежностію къ Церкви. Но открытое покаяніе, какъ изв'єстно, им'вло четыре степени: слъдовательно, еслибы каждую изъ четырехъ степеней считать особымъ видомъ отлученія, то пришлось бы насчитать цёлыхъ пять видовъ, причисляя къ этимъ четыремъ и ту первую, тягчайшую форму отлученія, которая состояла въ совершенномъ исключении изъ Церкви <sup>2</sup>).

<sup>1)</sup> Опыть курса церкови. законовъд. І, 153.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Если просмотръть цитаты каноническихъ правилъ, на которыхъ преосв. гоаннъ основаль свое миѣніе о существованіи въ древней Церкви трехъ видовь отлученія, то окажется, что въ одну и ту же рубрику помѣщены совершенно различныя вещи. Такъ напр., о первомъ видѣ отлученія, по его миѣнію, говорится въ 11 пр. 1 всел. 5, 6 и 8 анкир. Но 11 пр. ник. назначаеть открытое церковное покаяніе съ слушанія, а 6 пр. анк. съ принаданія. О второмъ видѣ отлученія говорится будто бы въ 12 и 14 1 Ник. 8, 9 и 10 Григорія Чудотв. Но 12 пр. ник. соб. говоритъ о покаяніи, также

Въ церковномъ покаяніи, какимъ оно является въ законодательствъ Василія Великаго, при указанной возможности различить двъ стороны - отрицательную и положительную, нельзя, однако, не замътить перевъса первой надъ послъднею. Центръ тяжести лежить еще въ отрицательныхъ чертахъ открытаго церковнаго покаянія: въ большемъ или меньшемъ по объему лишеніи церковныхъ правъ. Но мы увидимъ, что положительная сторона впоследствии перетянеть отрицательную. Въ правидахъ Василія Великаго идея исправленія, въ смыслъ возбужденія раскаянія и обращенія заблудившагося на истинный путь, видоизменилась, превратившись въ идею очищенія совысти опредъленными срокоми и опредъленными образоми покаянія. Еще різче и опреділенні проводится потомъ идея очищенія совъсти Іоанномъ Постникомъ въ его номоканонъ; но Іоаннъ Постникъ былъ только продолжателемъ и развивателемъ взглядовъ Василія Великаго, а не стоить съ нимъ въ противоръчіи, какъ обыкновенно думають. Идея очищенія совъсти, зародившаяся въ законодательствъ Василія Великаго и развитая Іоанномъ Постникомъ, нашла, съ теченіемъ времени, радушное гостепріимство у германскихъ и славянскихъ народовъ, когда христіанство вошло въ соприкосновеніе съ ихъ младенческой цивилизаціей и съ ихъ первобытнымъ уголовнымъ правомъ, строившимся на композиціяхъ и вирахъ. Благодаря идей очищенія сов'єсти, положительная сторона открытаго церковнаго покаянія, какъ наказанія, получила рішительный перевъсъ надъ отрицательною.

Для исторіи церковнаго покаянія на востокъ имъетъ значеніе распоряженіе Нектарія, предшественника Златоустова на патріаршей константинопольской канедръ. Выше было упомянуто, что со времени возникновенія новаціанской ереси до патріаршества Нектарія въ константинопольской и въ другихъ

начинающемся съ слушанія (значить, какая же разница отъ перваго вида?) а 14 пр. говорить объ оглашенныхъ. Что же касается правиль Григор. Чулотв., то 8 и 9 не удостоивають виновныхъ даже чина слушающихъ писамія, а 10 назначаеть покаяніе прямо съ припаданія—двѣ совершенно различныя вещи принимаются за второй видъ отлученія.

церквахъ была учреждена особая должность пресвитера-духовника (преоботерос 'епі тус цетачоіас). Должность эта при патріархѣ Нектарів была уничтожена, по поводу одного скандалезнаго происшествія въ константинопольской церкви 1), которое, по словамъ Сократа, произвело въ народъ волненіе: негодовали не только на самое преступленіе, но и на то, что дъло это навлекло на Церковь поношение и обиду. Такъ какъ, вельдетвіе этого, духовные начали подвергаться насмінкамь: то нъкто, священникъ Евдемонъ, родомъ изъ Александріи, подалъ Нектарію совъть отмънить должность пресвитера-духовника и позволить каждому приступать къ таинству по суду собственной его совъсти. Спрашивается: что отмънено приведеннымъ распоряжениемъ Нектарія? Не кончилось ли вмъстъ съ этимъ распоряжениемъ существование того открытаго покаянія, о которомъ шла річь выше? Вопросы эти могуть быть разъяснены при соображеніи тёхъ мотивовъ, которыми была вызвана въ свое время должность пресвитера-духовника и того значенія, какое она имъла за весь періодъ своего существованія. Учрежденіе должности пресвитера-духовника, по словамъ Созомена, мотивировалось желаніемъ смягчить строгость древнихъ христіанъ, требовавщихъ всенародной исповеди греховъ. «Поелику», говоритъ оно, «совсъмъ не гръщить свойственно только природъ выше человъческой, и кающимся, котя бы они часто согръщали, Богъ повелълъ даровать прощеніе, а между тъмъ для полученія прощенія надлежало исповъдать гръхъ, что епископамъ съ самаго начала по всей справедливости должно было казаться тяжкимъ, -- какъ въ самомъ дълъ объявлять грахи, будто на зралища, предъ собраніемъ всей церкви?-то для сей цъли они назначили пресвитера самой отличной жизни, молчаливаго и благоразумнаго, чтобы согръ-

<sup>1)</sup> Одна женщина изъ высшаго сословія пришла къ пресвитеру-духовнику и подробно псиов'єдала предъ нимъ гр'єхи свои, сд'єланные посл'є крещенія. Пресвитеръ вел'єль ей поститься и молиться; но чрезъ н'єсколько времени таже женщина созналась предъ нимъ и еще въ одномъ гр'єх'є, —въ преступной связи съ церковиммъ діакономъ. Сократъ Схоласт. Церк. исторія ки. V, гл. 19, Сиб 1850. Объ этомъ же событіи: Созоменъ, церк. исторія ки. VII, гл. 16. Сиб. 1851.

шивние, приходя къ нему, исповъдывали ему дъла свои, а онъ, смотря по гръху каждаго, назначалъ, что кому надобио дълать, или какое понесть наказаніе, а потомъ разръшалъ. Такимъ образомъ, до возникновенія новаціанской ереси и до учрежденія должности пресвитера-духовника вст гръхи, какъ общеизвъстные, вообще открытые, такъ и тайные, исповъдывались предъ всею церковію открыто; послт новаціанской ереси учреждена должность пресвитера-духовника, съ тъмъ, чтобы онъ принималъ тайную исповъдъ вз тайных гръхих и велъ надзоръ за открытымъ прохожденіемъ покаянія 1). Исповъдавшій тайный гръхъ съ глазу на глазъ предъ пресвитеромъ покаяніе проходить долженъ былъ все-таки открыто 2). Патріархъ Нектарій, уничтожая должность пресвитера-духов-

¹) Между открытымъ покаяніемъ за тайные грѣхи, сказанные пресвите ру-духовнику, и открытымъ покаяніемъ за явные грѣхи существовало нѣкоторое различіе. Особенности указаны у Морина (lib. V, сар. 16) и Фанъ Эспена (р. II. sect. 1, tit. VII, сар. 2); изъ факта прохожденія открытаго покаянія за тайный грѣхъ еще не слѣдовало, чтобы самый тайный грѣхъ необходимо дѣлался извѣстнымъ для другихъ. "Ex impositione poenitentiae publicae", говоритъ Фанъ Эспенъ, "pro peccatis occultis non sequebatur infractio sigilli. Ipsa enim poenitentiae impositio secreto a sacerdote fiebat, ct publica poenitentiae actio erat etiam innocentibus, nullorumque criminum reis communis; ac per consequens crimen occultum ex actione poenitentiae publicae h au d facile c on cludi poterat». Ibid.

<sup>2)</sup> Доказательство можно видеть въ правиле 34 Васил. Велик. "Женъ предюбодъйствовавшихъ и исповъдавшихся въ томъ по благочестію, или какимъ бы то ни было образомъ обличившихся, отды наши запретили явными творити, да не подадутъ причины къ смерти обличенныхъ; но повелъли стояти имъ съ върными безъ пріобщенія, доколь не исполнится время покаянія". Здесь дается определение по поводу исключительнаго случая, или, лучше, дълается исилючение изъ общаго правила въ силу особыхъ мотивовъ, -а всякое исключение подтверждаеть правило, exceptio regulam firmat. О мущинахъ, виновныхъ въ томъ же гръхъ, Вальсамонъ прямо замъчаеть, что имъ не делается подобнаго снисхожденія. А что касается того, что здесь имеется въ виду гръхъ тайный, неизвъстный другимъ, это ясно видно изъ того смысла, какой придается Вальсамономъ словамъ: "какимъ бы то ни было обра-**30 ΜΤ** Ο Ο ΛΗ ΥΗΒΙΠΗΧ CH": Το μέν τοι όπω ο οῦν ἐλέγγε ο θαι τὰς γυναίνας οὐν όφιλεὶς έλαβέσθαι εις πασίγνωστον ελεγχον, αλλ έις έλεγχον τοῦ συνειδότος τῆς γυναιχὸς, τουτέστιν, έίτε χατά μόνην δικείαν προαίρεσιν ή γυνή έξομολογήσετα:, έιτε χαὶ ώς άναγχαζομένη ύπὸ χινδύνου τοῦ ἐχ τοῦ τεχεῖν, ἢ χαὶ ἄλλος πῶς χρυφίως χαὶ μη δημοσία καταγινώσκουσα ἐαυτῆς ἐξαγορεύσεται.

ника, уничтожилъ не тайную исповъдь, а явное прохождение покаяния за тайные гръхи, сказанные на тайной исповъди <sup>1</sup>), положивъ въ тоже время конецъ и самой должности, посред-

<sup>1)</sup> Thomassin, Vetus et nova disciplina circa beneficia et beneficiarios, 1728 Р. 1, lib. II, сар. VII, §§ 13 16. Моринъ, въ своемъ "историческомъ комментарів объ администраціи тамиства покаянія" (lib. VI, сар. XXII и XXIII) придаеть болфе широкое значение распоряжению Нектарія. По мижнію Мо. рина, Нектарій отм'єниль древній обычай публично испов'ядывать гріхи; но въ текстъ было указано, что обычай этотъ пересталь практиковаться уже съ самаго учрежденія должности пресвитера-духовника. Моринъ говорить дале (сар. XXII, § 5), что после временъ Нектарія даже и открытое покаяніе за явные грѣхи не составляло необходимости. На двухъ главныхъ основаніяхъ опирается Моринъ, для подтвержденія своего мизнія. Вопервыхъ, со времени, о которомъ говорять Сократь и Созоменъ, ни въ одномъ канон'в не упоминается о stationes poenitentiales по прежде употреблявшейся формуль: столько-то льть плакать, столько-то слушать и т. д., а просто опредъляется: фрісамку аконуфудтом віман (ефес. 6. калкид. 4, 8, 16, 23) или: ффорιζέοθω (въ весьма многихъ правидахъ трудъскаго собора, 7 вседен, пр. 3-6, 9, 13). Халкидонскій соборъ часто выражается: хачочилоїє інстіціоїє биохείσθω. Но изъ этого, говорить Моринъ, нельзя заключать, чтобы здісь имідись въ виду stationes poenitentiales. Скорфе, эти слова: "subjiciatur poenis саnonicis", должны быть нонимаемы въ томъ смыслъ, что виновный не допускается до причащенія впродолженіе стольких віть, сколько опреділено ванонами, оказывая при этомъ разные подвиги благочестія по обычаю и постановленіямъ пенитенціаловъ. Относительно 87 пр. трул. соб., которое отчетливо перечисляеть всф четыре стецени поканнія и которое стоить, такимъ образомъ, въ совершенномъ противоръчіи съ высказаннымъ имъ взглядомъ Моринъ замъчаетъ, что отцы трулльскаго собора въ дачномъ случав ничего не постановили, а только выставляють на видь факть исторіи, какъ было въ древности: nihil enim decernunt patres, sed tantum historice referunt, quid olim de hoc crimine decretum fuerit. Вторымъ главнымъ основаніемъ для Морина служить одинъ фактъ изъ временъ патріарховь Игнатія и Фотіа. Нѣкто, Өедоръ Протаспатарій, совершивній ложную присягу и, слѣдовательно, виновный въявномъ граха, говориль о себа на соборы, что по этой причина онъ ходиль къ одному монаху, жившему 40 лать на столив, открылъ ему свое преступление и принялъ отъ него эпитимию, подъ которою состоить и досель. Отсюда Моринъ заключаеть, что за гръхъ явный эпитимія могла быть проходима тайно. Взглядъ Морина едва-ли можетъ быть принять. Соборы, вопервыхъ, могли не распространяться подробно о покаянів съ точнымъ перечисленіемъ его степеней потому, что они имѣли подъ ружами уже полный кодексь наказаній, заключавшійся вы правилахъ Василія Великаго, который привель въ порядокъ и кодифицироваль пенитенціальныя начала такъ, что отцамъ последующихъ соборовъ можно было положиться на этотъ кодексъ, не вдаваясь въ подробности по вопросу о наказуемости и о применени наказанія. Далее, мы не знаемъ о существованіи на восток до

ствомъ которой осуществлялся надзоръ за покаяніемъ тайныхъ гръшниковъ. Церковный судъ и открытое покаяніе, по поводу явныхъ, общензвъстныхъ и юридически доказываемыхъ грвховъ, распоряжениемъ Нектарія не затронуты. Происшествіе въ константинопольской церкви и распоряженіе патріарха Нектарія для исторіи церковнаго покаянія иміють лишь то значеніе, что, вопервыхъ, кругь примъненія открытаго церковнаго покаянія сузился, такъ какъ всё грёхи тайные были отсюда исключены, и вовторыхъ, указанныя событія послужили, какъ надобно полагать, поводомъ къ составизвъстнаго номоканона Іоанна Постника. Номоканонъ этотъ восполнилъ оставленный патріархомъ Нектаріемъ пробыть: вмысто открытаго церковнаго покаянія за тайные гръхи нужно было найти что либо замъняющее, - если не въ видъ публичныхъ покаянныхъ дъйствій. то, покрайней мёрё, въ видё домашнихъ благочестивыхъ упражненій.

VII в. пенитенціаловъ в прототинъ всёхъ последующихъ пенитенціаловъ восточ ныхъ, номоканонъ Іоанна Постника не только въ эпоху вселенскаго законо-. дательства, но даже въ XI в. еще возбуждаль сомнения относительно его канонической законности (Σύνταγμα 'Ράλ. х. Πότλ. IV, σελ. 426). И странно было бы, еслибы трулльскій соборъ имъть въ виду наложеніе наказанія по началамъпроводимымъ въ пенитенціалахъ, тотъ самый соборъ, который, перечислая въ пр. 2 всѣ каноническія постановленія, принятыя и содержимыя Церковію и всёхъ авторовъ канопическихъ постановленій, объ Іоаннъ Постникъ не обмолвился ни однимъ словомъ. Не менфе странно было бы, если бы трулльскій соборъ, перечисляя въ 87 пр. stationes poenitentiales, имъль лишь въ виду блеснуть историческою ерудицією, какъ выходить по митнію Морина. Что касается, наконецъ, приводимаго Мориномъ факта изъ временъ патріарховъ Игнатія и Фотія, то ясно, что Моринъ ділаеть весьма поспішное заключеніе, говоря, что ложная присяга есть непременно явный грехъ. Какъ фактъ, совершившійся во внъшнемъ міръ, при внъшней обстановкъ, онъ, вонечно, явный; но со стороны его лживости, онъ могь быть и не явнымъ: аживость данной присяги могла быть извістна только одному присягнувшему. Въ 23-й главћ Моринъ говоритъ, кромћ того, что три первыя покалиныя степени послъ временъ Нектарія вышли изъ употребленія, осталась только одна consistentia. Нъкоторые слъды трехъ первыхъ степеней сохранились только въ томъ, по его мевнію, что кающимся иногда назначалось въ видв епитимін, ко времени тайнодъйствія, выходить изъ храма въ притворъ (пагthex). Но Моринъ не имълъ въ виду актовъ более новаго времени, относящихся до греческой церкви, изъ которыхъ видно, что даже въ XIV в. пуб-. личное пованніе надагалось съ соблюденіем различных степеней.

Этой потребности и долженъ быль удовлетворить Іоаннъ Постникъ своимъ номоканономъ, который, хотя и былъ предназначенъ, такимъ образомъ, для обособившагося внутренняго суда и для гръховъ тайныхъ, передаваемыхъ духовнику секретно <sup>1</sup>), не остался, однако, безъ вліянія и на исторію открытаго церковнаго покаянія, налагаемаго за открытые, явные гръхи.

Іоаннъ Постнивъ (ум. въ 619 г.) въ правилв 1-мъ излагаетъ основанія и сущность вводимой имъ переміны. «У древнихъ отцовъ, равно какъ и у Василія Великаго, говорить онъ, не опредвлено ни поста, ни бодрствованія, ни извъстнаго числа колънопреклоненій, опредълено лишь запрещеніе святаго причащенія. Мы же заблагоразсудили для дъйствительно кающихся и выражающихъ искреннее желаніе смирять плоть суровымъ образомъ жизни, соразмърять со степенью воздержанія и уменьшеніе времени покаянія. Такъ, если кто въ извъстные дни не будеть пить вина, для того можно убавлять годъ изъ времени опредъленной правилами епитиміи. Равнымъ образомъ, если кто на времи удерживается отъ мяса, мы считаемъ справедливымъ уменьшить еще годъ; также, кто воздержится отъ сыра, яицъ, рыбы, масла, причемъ за воздержание отъ каждаго изъ указанныхъ предметовъ можно убавлять по одному году. Также нужно смотръть на частыя кольнопреклоненія и на раздачу милостыни» 2). Номоканонъ Іоанна Постника быль вызванъ, какъ мы видъли, потребностями внутренняго суда и цъликомъ построенъ на идев очищенія внутренней душевной нечистоты педымъ рядомъ такихъ или другихъ благочестивыхъ упражненій 3). Самое слово: «епитимія», видоизм'єнилось въ сво-

<sup>1)</sup> Ср. профессоръ *Павловъ*, Номоканонъ при большомъ требникъ. Одесса. 1873. стр. 19—20.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Δεῖν ἡμεῖς ϣθθημεν τοῖς γνησίως μετανοοῦσ: καὶ τὴν σάρκα σκληραῖς ἀγωγαῖς «ατατρύκειν προθυμουμένοις, καὶ βιὸν εὐγνωμόνως μετιέναι τῆς πρώην κακίας ἀντίβροπον, κατὰ τὸ μέτρον τῆς ἐγκρατείας ἀντιμετρεῖν ἀυτοῖς καὶ τὴν τοῦ χρόνου τῆς μετανοίας ἐλάττωσιν κ τ. д. Πηδάλιον, Ζακονθ. 1564, σελ. 699.

<sup>&</sup>lt;sup>а</sup>) Беремъ на выдержку нѣсколько правил изъ номоканона Іоанва Постника:

Осквернившемуся во сит той тор эхроовых жады на одинъ день возбра-

емъ значенія. Если на языкъ каноническаго законодательства Вселенской Церкви слово: «'Епіт(µю», сохраняло свой буквальный смыслъ «запрещенія», и въ этомъ смыслъ было снионимомъ слова: «ἀφορισμός»; если даже въ правилахъ Василія Великаго отрицательныя черты епитиміи, какъ запрещенія, какъ исключенія отъ извъстныхъ церковныхъ правъ, выступали на первый планъ и имъли преобладающее значеніе: то, напротивъ, со времени изданія покаяннаго номоканона, названіе епитиміи стали прилагать къ самому дъйствію, къ тому самому благочестивому упражненію, которое долженъ былъ предпринять кающійся, для очищенія своей совъсти, и которое налагалось на кающагося въ видѣ нажазанія.

Номоканонъ Іоанна Постника былъ третьимъ рѣшительнымъ шагомъ къ обособленію внутренняго церковнаго суда отъ внѣшняго. Если первымъ шагомъ къ этому обособленію было учрежденіе должности пресвитера-духовника съ отмѣной открытой исповоди тайныхъ грѣховъ; если, затѣмъ, вторымъ шагомъ было распоряженіе Нектарія объ уничтоженіи открытаго прохожденія покаянія за тайные грѣхи, то покаянный номоканонъ Постника былъ третьимъ шагомъ на пути обособленія, такъ какъ Постникъ для потребностей внутренняго суда кодифицировалъ спеціально примѣненныя къ этому суду покаянныя правила, взамѣнъ правилъ Василія Великаго, какъ оказавшихся, по духу времени, примѣни-

няется причащеніе; нечистота смывается прочтеніемъ 50 псадма и 49 пондонами (μετάνοιαι). Пр. 6.

Если означенная нечистота имъла мъсто при бодрственномъ состояніи тъла, то причащеніе запрещается на 7 дней, затъмъ тотъ же 50 исаломъ и тъже 49 метаній. Пр. 7.

Монахъ или мірянинъ, впадшій въ блудъ, впродолженіе двухъ лѣтъ удерживается отъ причащенія, ограничиваясь сухояденіемъ и дѣлая по 250 поклоновъ. Пр. 12.

Воръ, добровольно кающійся, на 40 дней удерживается отъ причащенія, а удиченный втеченіи шести мѣсяцевъ, съ сухояденіемъ въ 9-мъ часу и со 100 ежедневными поклонами. Пр. 27.

Изблевавшій послѣ принятія св. таннъ 40 дней не причастится, каждый день поя 50 псаломъ и дѣлая 50 поклоновъ. Пр. 85,Пηδάλιον.

мыми только къ открытому церковному суду. Обособленіе это и утвердилось въ томъ смыслѣ, что исповѣдная практика духовниковъ устроилась исключительно на покаянномъ номоканонѣ Постника; но оно не утвердилось въ томъ смыслѣ, что внѣшній судъ церкви, который долженъ былъ бы идти особою дорогою въ своемъ дальнѣйшемъ развитіи (какъ и случилось въ западной Церкви), усвоилъ со временемъ епитимійныя начала этого номоканона, не смотря ни на то, что каноническое достоинство его никогда не было признано и утверждено Церковію, ни на то, что самая принадлежность его перу Іоанна Постника, патріарха константинопольскаго, т. е. подлинность его не доказана 1).

Вліяніе епитимійнаго номоканона на отправленія вившняго церковнаго суда за явныя преступленія въ дальивйшемъ ходъ исторіи восточной Церкви отражалось или въ томъ, что допускалась комбинація Постниковой системы съ системою прохожденія покаянныхъ степеней въ смыслѣ Василія Великаго <sup>2</sup>), или въ томъ, что послѣдняя прямо игнориро-

і) Никонъ Черногорецъ, изв'єстный авторъ пандекть и тактикова товорить, что при всемъ своемъ стараніи, онъ не могь въ точности дознаться, чей это номоканонъ. Надписанія его несогласны между собою: въ однихъ спискахъ онъ надписывается именемъ Іоанна Постника, патріарха констангинопольскаго, въ другихъ-Іоанна недостойнаго мниха, ученика св. Василія Великаго, въ иныхъ, наконецъ, имбеть видь наставленія старца ибкоему ученику. Но Іоаннъ Постникъ, патр. константинопольскій, замізчаеть Никонь, жиль при даръ Юстиніанъ и не могь быть ученикомъ Василія Великаго, и изъ житія его не видно, чтобы онъ имѣлъ кого-нибудь учителемъ, или самь имблъ своихъ учениковъ и чтобы писалъ что-нибудь. Далбе Никонъ указиваеть на соборь трулльскій и зам'ячаеть, что этоть соборь, исчислия подробно правила соборовъ и отцовъ, которыми надлежить руководствоваться, ничего не говорить объ Іоанн'в Постник'в. Соборъ соединенія, бывшій въ Константинопол'в при Роман'в и Константин'в, также не упоминаеть о вомоканон'в Іоанна Постника, чего указанные соборы не сдълали бы, если бы писатель номоканона быль действительно означенный патріархъ, или ученикъ Василія Великаго. Горскій и Невоструевъ, Описан. слав. руков. москов, синод. библ. отд. П. 3, № 226, опис. стр. 44-45. Москва. 1862.

<sup>2)</sup> Miklosich et Müller, Acta et diplomata graeca medii aevi sacra et pro fana. Vol. 1. Acta patriarchatus constantinopolitani. Windobon. 1860. Около половины XIV в., по приговору синода, эпирскіе бунтовщики за клятвопреступленіе подвергнуты слідующимъ церковнымъ наказаніямъ. Зачинщики удаляются на три года отъ причастія св. такиъ: изъ этого времени три місяна

алась, всецью уступая мъсто первой <sup>1</sup>), не смотря на строте отзывы о Постниковомъ номоканонъ <sup>2</sup>), даже на мърытрогости со стороны отдъльныхъ терарховъ противъ лицъ, проводившихъ въ практикъ епитимійныя начала <sup>3</sup>).

**ναι πολιжны стоять ви** в церкви ποκοπει (έξω τῆς έχκλησίας ψάλλουσης), β**ь κα**иествъ плачущихъ (προσκλαίοντες), не должны принимать ни антидора, ни в. воды, должны во все это время воздерживаться по средамъ и пятницамъ ть мяса, ограничиваясь хлебомъ и водою, и каждый день, кроме субботы в воскресенья, делать 50 поклоновъ; затемъ, впродолжение года стоять въ самой церкви поющей, но позади поющихъ; наконецъ, годъ и девять мъсяцевъ стоять и молиться вместе съ верными, и тогда удостоятся причащепія св. таннъ. Не зачинщики, но посл'єдовавшіе имъ безъ принужденія, впроколжение двухъ лётъ запрещаются отъ причащения, съ такою же постепенножію. Тоже самое, наконецъ, синодъ постановиль относительно третьей катеюрін лицъ: тіхх, которые примкнули къ виновнымъ, бывъ вынуждены къ гому необходимостію. Т. 1. № 76. Въ 1338 г. судъ екдика предписалъ за маματίο , ιστασθαι έξω της εκκλησίας ψάλλουσης και συγχώρησιν άιτεισθαι, ώς έθος, παρά τῶν εἰσεργομένων ἀπάντων καὶ ἐξεργομένων Η Τ. Д. СЪ Τ告ΜЪ ЖЕ СУХОЯДЕНІЕМЪ поклоненіемъ иконамъ, метаніями. № 79 ibid. Последній документъ важенъ, между прочимъ, въ томъ отношении, что стояние вит церкви и испрошение прощенія у входящихъ и исходящихъ представляется въ XIV в. доломъ обыч, **мых.** Изъ отвътовъ Никиты хартофилакса (XII в.) на различные вопросы отъ различныхъ лицъ предлагавшиеся, видно, что въ его время открытое поканне также проходилось по степенямъ. Leunclavius, Jus graecoromanum t. J, lib. V, p. 848. Изъ отвътовъ Нивиты видно вообще, что онъ понимаетъ церковное наказаніе въ смысл' древней строгой дисциплины: онъ ссылается напр. на 24 анкир. или же говорить, что наказанія за изв'єстное преступценіе извъстны (δήλαι δέ είσιν άι κανονικαί των τοιούτων τιμωρίαι). Σύντ. У 384-385.

- ¹) Въ одномъ случав заключенія брака, при незнаніи супругами о существованіи между ними 7-й степени боковаго родства, патріаршій синодъ опредвлиль впродолженіе двухъ лёть воздерживаться отъ мяса и, кромѣ того, по средамъ и по пятницамъ воздерживаться отъ употребленія вина, тъ причастію же приступать только въ воскресные дни: ut a carnis esu toto biennio semet abstineant et quarta quintaque feriis ne vinum quidem bibant, communionis tamen participes sint iis dumtaxat diebus, qui Domino sunt влеті". Leuntlav. Jus graecoromanum, T. 1, lib. IV, p. 291—292. Σύνταγμα, V, 92.
- э) Въ концъ XI в. патр. Николай Грамматикъ отозвался о номоканонъ Постника, какъ книгъ небезопасной, которая многихъ погубила. Σύνταγμα IV, 425.
- a) Sub Luca patriarcha militi cuidam, qui caedem voluntariam commiserat, episcopus quidam intra perexiguum tempus absolutionem per scripturam concesserat. Et cum accusaretur apud synodum, canonem praetendebat, qui permittit episcopis pitestatem vel remittendi, vel augendi poenitentiam agentibus poenam. Sed ei responsum fuit, concessum id quidem esse pontificibus, non tamen ut citra

Кромъ отлученія въ его, такъ сказать, чистой формъ, которое, во времена христіанскихъ императоровъ, сдѣдалось почти исключительною привилегіею еретиковъ 1), и кромѣ открытаго церковнаго покаянія, получившаго, съ теченіемъ времени, значеніе наказанія, со временъ императора Юстиніана вошла въ практику одна мѣра, получившая впослѣдствіи широкое примѣненіе какъ на западѣ, такъ и у насъ въ Россіи, — это именно монастырское заключеніе. Главы 10-я и 11-я новеллы СХХХІV заключаютъ въ себѣ постановленія относительно женщинъ, виновныхъ въ прелюбодѣяніи, а также лицъ, расторгнувшихъ бракъ по причинѣ, не указанной въ законѣ: и тамъ и здѣсь назначается монастырское заключеніе, — въ первомъ случаѣ пожизненное, если мужъ не согласится, по истеченіи двухъ лѣтъ, взять къ себѣ опять, въ качествѣ супруги, свою отправленную на покаяніе жену, во второмъ случаѣ—без-

explorationem et nimia commiseratione uterentur. Quare militem synodus canonicis poenis subjecit et pontificem quoque multavit, ad certum tempus a ministerio abstinere jussum". Leunclav. III, р. 224. Патріархъ Лука Хризовергъ выразился, по новоду приведеннаго случая, что не должно связывать паутинами тамъ, гдв требуются толстые корабельные канаты (ibidem. р. 225). Этоть же случай послужиль поводомъ къ изданію импер. Мануиломъ Комненомъ особой новеллы: "de voluntariis homicidis", -- новеллы въ высшей степени замъчательной въ томъ отношении, что она весьма наглядно обрисовываетъ отношеніе визант, императоровъ къ вопросамъ церков, жизни. Изданіе новелля по тивируется такимъ образомъ: cum quidam miles in voluntariae caedis crimen incidisset, a quodam antistite post valde modicum tempus datis scriptis absolutas esset, potens et sanctus noster imperator et dominus, id factum aegre ferens etc... Новеллою предписано: "omnino autem curae erit hujusmodi causarum judicibus in sanctissima ecclesia majore, ut convenienti severitate canonica caedes puniant, nec temere tempora diminuant, nec plus, quam par sit, lenes sese praebeant, ubi hoc fieri non oportet". Leunclay, lib II, p. 163-165.

<sup>1)</sup> Кром'в еретиковъ, въ области преступленій противъ нравственности собственно, отлученіе если и практиковалось, то, главнымъ образомъ, въ твхъ случаяхъ, гдѣ свѣтская власть не могла противодъйствовать нарушенію церковной заповѣди, какъ напр. по вопросу о бракѣ, относительно котораго требованія Церкви долгое время не были примирены съ государственными законами. И у самаго Василія Великаго можно видѣть примъръ такого отлученія въ пр. 75. См. Σύνταγμα, V, 19; Leunclav. lib. III, р. 202; Zhishman, Das Eherecht der oriental. Kirche, стр. 99—107. 137—145, 153, 160—164.

условно пожизненное. Виновные, обыкновенно, отправляемы были въ монастырь не для постриженія: они жили или въ отдъльно устроенномъ зданіи -- особомъ покаянномъ заведеніи (иєта́уоза), или въ монастырскомъ, но также отдъльно 1). Встръчаются, впрочемъ, примъры не только монастырскаго заключенія, но и постриженія въ монашество въ видь наказанія 2). Иногда даже монастырское заключение шло рядомъ съ имущественнымъ наказаніемъ 3). Извъстно также, что принятіе епископскаго достоинства лицомъ, состоящимъ въ бракъ, по прав. 48 трул., могло последовать только тогда, когда супруги съ взаимнаго согласія ръшались на расторженіе брака. Супруга должна была приэтомъ отказаться отъ вторичнаго брака и объщать, что она поступить въ отдаленный отъ епископской резиденціи монастырь. Но случалось, что жена, уже послъ совершенія надъ мужемъ епископской хиротоніи, отказывалась оставить его. Въ этомъ случав супруга также принудительнымъ образомъ была заключаема въ монастырь 4).

§ 7. Изъ послъдующей исторіи общихъ церковныхъ наказаній на Востокъ, мы можеть отмътить лишь тъ главныя, выдающіяся особенности, которыя привзошли вслъдствіе перемънъ въ политическомъ положеніи востока. Что касается, вопервыхъ, константинопольской церкви <sup>5</sup>), то патріархъ ея, получивъ силою вещей значеніе главы греческой націи въ оттоманской имперіи, получилъ вмъстъ съ тъмъ и многія свътскія прерогативы, какъ вообще, такъ и въ отношеніи къюрис-

<sup>1)</sup> Z hishman, стр. 740—741. примъч. 1.

²) Такъ напр., распорядился патріархъ Евстратій, по поводу вступленія въ незаконный бракъ. Уо́ут. V. 57.

³) По случаю расторженія брака, на основаніи предюбодѣянія, патріархъ Миханлъ 1 Керуларій опредѣлилъ, на основ. Basilik. XXVIII. 7, § 1. (nov-CXXXIV, сар. 10), что изъ имущества предюбодѣйки жены двѣ трети долѣты идти въ пользу дѣтей, а одна треть въ пользу монастыря, въ который жена отсылается. Σύντ. V, 46.

<sup>4)</sup> Такъ разсудиль подобный случай изв'єстный архіепископъ болгарскій Дмитрій Хоматинь, всл'єдствіе запроса къ нему со стороны Константина Кавасилы. Zhishman, Das Eherecht, стр. 782. прим'яч. 1.

<sup>\*)</sup> Беремъ константинопольскій патріархать, какъ болю типичный по сравменню съ остальными патріархатами Востока, потому что посл'ядніе въ своемъ устройств'в представляють болю или менфе точную копію съ перваго.

дикціи въ особенности. Сюда принадлежить прежде всего извъстная полицейско-судебная власть патріарха въ отношеніи въ незначительнымъ проступкамъ, кражамъ и т. п. Для этой цъли, патріархъ имъетъсвой особый судъ (холторой), который составленъ изъ лицъ, принадлежащихъ къ клиру, и который два раза въ неделю-по средамъ и по пятницамъ-держить открытыя засъданія подъ предсъдательствомъ самого патріарха или его протосинкелла. Въ распоряжении патріарха находятся свои полицейскіе солдаты и спеціальная тюрьма. Онъ можетъ каждаго изъ своихъ върующихъ присудить къ галерамъ, не испрашивая на то разрешенія Порты. Всё эти духовныя и свътскія права патріархъ осуществляєть въ общеніи съ сунодомъ. Законы, по которымъ дъйствуетъ духовный судъ патріарха, суть шестокнижіе Арменопула и Пидаліонъ 1). Что касается, во-вторыхъ, тёхъ особенностей, которыя отличаютъ элладскую церковь, какъ находящуюся въ иныхъ политическихъ условіяхъ, сравнительно съ восточными патріархатами, то учредительнымъ закономъ 9 іюля 1852 г. постановлено, что какъ каждый епископъ въ отдёльности 2), такъ и священный сунодъ элладской церкви 3) могуть налагать отлучение на влирика-монаха; по отношенію же къ мірянамъ, отлученіе можетъ имъть мъсто только съ разръщенія правительства.

<sup>&#</sup>x27;) Cm. Sibernagl. Verfassung und gegenwärtiger Bestand sämmtlicher Kirchen des Orients. Landshut. 1865, crp. 13—14.

<sup>2)</sup> Первый учредительный законь 9-го Іюля 1852 г., опредъляющій положеніе и права епископовь, носить названіе: "περί ἐπισκοπῶν καὶ ἐπισκόπων καὶ περὶ τοῦ ὑπὸ τοὺς ἐπισκόπους τελοῦντος κλήρου". Второй законь 9-го же Іюля, опредъляющій положеніе и права священнаго сунода элладской церкви, называется: "νόμος καταστατικός τῆς ἱερᾶς συνόδου τῆς ἐκκλησίας τῆς Ἑλλάδος" Σευντ. V, въ прилож.

Э) Объ отлученіи клирика-монаха говорится въ первомъ законъ (ἄρθρ. θ') и во второмъ (ἄρθρ. ΙΔ'), объ отлученіи мірянъ во второмъ (ἄρθρ. ΙΕ').

## ГЛАВА ІІ.

## Исторія общихъ церковныхъ наказаній въ римско-католической церкви.

§ 8. Въ исторіи церковныхъ наказаній въ римско-католической церкви имѣетъ важное значеніе проведеніе рѣзкой границы между forum externum и forum internum. Раздѣленіе это, совершившееся въ концѣ XI или въ началѣ XII в. ¹), находится въ несомнѣнной связи съ тѣми перемѣнами, которыя произошли въ положеніи римскаго епископа. Оно должно было совершиться, какъ логически вытекающее изъ самаго строя римско-католической церкви, принявшей и усвоившей структуру государства ²).

Если въ древней Церкви отправленія церковнаго суда имѣли 
сакраментальный характеръ, — sacramentali ratione exercebantur, какъ говоритъ Моринъ 3), — если одинъ и тотъ же судъ и 
налагалъ отлученіе и разръшалъ отъ отлученія, разръшая вмѣстѣ съ тъмъ и отъ гръховъ, послѣ чего върующіе могли приступать къ таинству евхаристіи 4), то на западъ, напротивъ, 
сакраментальныя черты изъ внъшняго суда совершенно отпазападът. Внутренній судъ отступаетъ на задній планъ, уступая первое мъсто внъшнему суду, который явился не съ характеромъ

<sup>&#</sup>x27;) Morinus, lib. 1, cap. IX, § 6.

<sup>2)</sup> Böhmer, T. V, lib. V, tit. XXXVII, § 42.

<sup>3)</sup> Morinus, ibid. cap. X, § 1.

<sup>4)</sup> Ibid. lib. IV, cap. XXI; lib. 1, cap. X, § 1. IHOCEPTAUS.

общественно-церковнаго суда первыхъ въковъ христіанства, а съ характеромъ трибунала, не только равносильнаго государственнымъ судамъ, но и стоящаго выше этихъ последнихъ. Если отправленія вившняго суда обставлены торжественной процессуально-судебной помной (strepitu et tumultu forensi): то, напротивъ, отправленія внутренняго форума сдвлались принадлежностію худшихъ и низшихъ пресвитеровъ-(presbyteri viliores et inferiores) 1). Создается новая формула разръщенія отъ отлученія (absolutio excommunicationis). не въ видъ молитвы о разръшении (deprecativo absolvendi modo), но въ видъ простаго объявленія (indicativo modo) 2). Явилась мысль, что, хотя все относящееся до внышняго форума, какъ и внутренній судъ, зиждется на одной и той же власти ключей, однако, въ то же время и различается отъ того акта, которымъ пресвитеръ связываетъ или разрѣшаеть гръшниковъ на исповъди предъ Богомъ 3). Отсюда, далбе. вывели, что перваго рода власть относится къ юрисдикціи, а вторая къ пастырству 1). Изъ этой зависимости отлученія отъ юрисдикціи схоластики вывели затъмъ, что какъ эта юрисдикція однимъ иринадлежить изъ собственнаго права (jure proprio s. ordinario), а другимъ по делегаціи (jure delegato) и по порученію (mandatum), такъ точно и власть отлученія отъ церкви допускаеть осуществленіе ея делегатаріемъ и мандатаріемъ. Такимъ образомъ, у теологовъ и канонистовъ составилось мивніе, что власть отлучать принадлежить не только епископамь, какъ судьямь обыкновеннымь, двиствующимъ изъ собственнаго права (judices ordinarii), но и низшимъ судьямъ, на основании различныхъ титуловъ (делегація, мандать, давность и т. п.) 5). Въ лицъ делега тарія и мандатарія не необходимъ пресвитерскій санъ, достаточно одной тонзуры 6). Доходили даже до мысли, что

<sup>&#</sup>x27;) Ibid, lib. 1. c. IX, §. 6.

<sup>2)</sup> Eck, crp. 11.

<sup>3)</sup> Van Espen. tract. de censur. c. II, § 4.

<sup>4)</sup> Ibidem.

<sup>1)</sup> Ibidem.

<sup>\*)</sup> Kober, Der Kirchenbann, crp. 66, 84. Br. Schilling, crp. 55-56.

власть, относящаяся до внёшняго церковнаго суда, можеть быть перенесена на мірянина, даже на женщину 1). Но такъ какъ уже съ IV въка установился и практиковался принципъ. что власть отлученія принадлежить епископу, то канонисты стали различать два вида великаго отлученія: простое (ехсотmun. major simplex) и торжественное (excom. major solemnis s. anathema). или анаоему. При такомъ порядкъ вещей великое отлучение простое стало принадлежать низшимъ судьямъ, а великое отлучение торжественное 2) явилось епископскимъ резерватомъ, хотя сущность и последствія того и другаго одинаковы. Воздъ ведикаго отдученія явилось малое отдученіе (excommunicatio minor), выродившееся прямо изъ практиковавшагося въ древней Церкви открытаго церковнаго покаянія и именно изъ отрицательной стороны его <sup>3</sup> ). Малое отлученіе не исключаеть изъ Церкви, не лишаеть званія христіанина, но лишаетъ пассивнаго участія во вспят церковных таинствах. Этому отлученію канонисты усвоили названіе врачующаго (medicinalis), въ противоположность великому отлученію, которое они назвали смертоноснымъ (mortalis).

§ 9. Вслѣдъ за разграниченіемъ внутренняго и внѣшняго форумовъ послѣдовало разграниченіе между понятіемъ цензуръ и понятіемъ виндикативныхъ наказаній <sup>4</sup>). Характеристическою чертою, разграничивающею первое понятіе отъ послѣдняго, принято считать длящееся упорство преступнива въ сопротивленіи церковнымъ правиламъ: отсюда необхо-

<sup>1)</sup> Morinus, Ibidem.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Восточная Церковь, какъ можно было видѣть, не знала различія между отлученіемъ и анавемою. На западѣ, напротивъ, анавема, обставлена торжественными, сильно дѣйствующими на воображеніе церемоніями, которыя Бёмерь (tom. V, lib. V, tit. XXXIX, §§ 29 и 30) прямо производитъ "а moribus et institutis judaicis". Описаніе этихъ церемоній, какъ практиковавшихся въ прежнее время, такъ и имѣющихъ мѣсто по дѣйствующему "Pontificale Romanum" см. у Бемера (Ibid.), Кобера (Der Kirchenbann (стр. 194—200). Извлеченіе изъ Pontificale Romanum сдѣлано также у ІПульте (Ueber die Kirchenstrafen, стр. 20).

<sup>3)</sup> Van Espen, tract. de censur. cap. 1, 1.

<sup>4)</sup> Morinus, lib. V, cap. 26, § 19. Br. Shilling, стр. 3. Инновентій Ш вы первый разь точно указаль отдыльные виды цензурь: excommunicatio п interdictum для мірянъ, suspensio для духовныхъ.

димость троекратнаго предварительнаго увъщанія, ученіе о которомъ возведено въ церковноправовый институтъ, -- отсюда, далбе, невозможность срочныхъ цензуръ (такъ какъ напередъ нельзя было предвидьть, когда преступникъ откажется отъ своего упорства), -- отсюда, наконецъ, непримънимость цензуръ въ техъ случаяхъ, когда за совершениемъ преступнаго дъйствія следовало немедленное раскаяніе. Между цензурами, въ свою очередь, явилось различіе, смотря по тому. самый ли законъ угрожаеть преступнику напр. отлученіемъ, или же отлучение это происходить отъ судьи, который опредъляеть это наказаніе по обстоятельствамъ конкретнаго случая. (Censurae juris s. legis и censurae hominis s. judicis). Между первыми опять установлено различіе въ виду того, что иногда дъйствіе цензуръ должно было начинаться только послъ судебнаго приговора: напротивъ, въ другихъ случаяхъ цензура должна была наступать ipso facto, т. е. непосредственно вследъ за совершениемъ преступнаго деяния (censurae ferendae sententiae и censurae latae sententiae), причемъ, само собою разумъется, не требовались и monitiones саноnicae 1).

§ 10. Съ значеніемъ цензуры входить въ широкое употребленіе на практикъ интердиктъ. Интердиктъ есть не что

<sup>• 1)</sup> Коберъ старается доказать, что censurae latae sententiae были извъстви еще древней Церкви, причемъ ссылается на анаеематизмы гангрскаго собора, на пр. 1 антіох. соб. 341 г. и на изкоторыя слова свящ, писанія, которыя будто бы заключають въ себѣ мысль (напр. Іоан. III, 18, Тит. III 10-11), что существують извъстныя преступленія, которыя уже сами собой мгновенно исключають изъ Церкви безъ вразумленія и суда со стороны Церкви. Но еще Дюпенъ (Dissertationes de antiqua ecclesiae disciplina, diss. III-§ 2. Wenet. 1770) основательно замѣтиль: "quotiescunque in canonibus antiquis dicitur anathema generatim in eos qui hoc aut istud egerint, hoc nihil aliad sibi vult, quam eos, qui istud egisse convicti fuerunt, excommunican dos non autem revera excommunicatos esse". (Buchmann, Die excommunication стр. 3. примъч. 3. Фанъ Эспенъ доказалъ, что censurae latae sententiae суть произведение новъйшаго времени (Jus eccl. univ. p. III, tit. XI, с. 3; tract. de censur. c. 1, § 4; с. 2, §§ 1-4). Мижніе Фанъ Эспена раздъляется большинствомъ католическихъ канонистовь (Br. Schilling, стр. 58, Eck. стр. 12). Schulte, (Ueber die Kirchenstrafen, стр. 13) находить комическом ссылку на Іоан. III, 18.

иное, какъ запрещеніе общественнаго богослуженія 1), наказаніе, направленное не противъ отдільныхъ лицъ только, но противъ цълыхъ городовъ и территорій, причемъ невинные должны были терпеть наравив съ виновными. Схоластики различили три вида интердикта: 1) интердиктъ мъстный (interd. locale), ограничивающійся опредвленною містностію, но не поражающій обитателей ея, - это значило, что обитатели мъстности, поднавшей интердикту, могли присутствовать при богослужении и принимать участие во всёхъ церковныхъ благахъ въ другомъ мъств 2); 2) интердиктъ личный или подвижной (interd. personale s. ambulatorium), направленный прямо противъ опредвленныхъ лицъ и следовавшій за ними-по выраженію средневъковыхъ канонистовъкакъ проказа за прокаженнымъ и какъ тънь за человъкомъ (sicut lepra leprosum et hominem umbra) вездв, гдв бы они ни находились 3); 3) интердикть смътанный (interd. mixtum), падавшій и на мъстность, и на обитателей ея. Интердиктъ былъ страшнымъ оружіемъ въ рукахъ папъ, преимущественно въ борьбъ съ свътскою властію, но, вслъдствіе частаго употребленія, оружіе это, какъ и следовало ожидать, окончательно притупилось 4). Съ теченіемъ времени интердиктъ подвергся нъкоторымъ смягченіямъ: дозволено совершеніе крещенія, миропомазанія, покаянія, а также совершеніе богослуженія въ изв'єстные великіе праздники, равнымъ образомъ ежедневное отправление молчаливой объдни, пропо-

<sup>\*)</sup> Br. Schilling, etp. 67.

<sup>4)</sup> Ibidem, crp. 68.

<sup>3)</sup> Br. Schilling, crp. 69.

Э Интердикть иногда налагался на цёлый городъ по ничтожнымъ пришкамъ. См. напр. у Бухмана (стр. 17) примъръ интердикта надъ городомъ
Бреславлемъ, муниципальный совътъ котораго отказался освободить членовъ
заседральнаго капитула отъ пошлины на пиво, тогда какъ послъдніе жешли получать этоть напитокъ за болье дешевую цѣну, сравнительно съ
остальными гражданами. Городъ Эрфуртъ быль подъ интердиктомъ три года,
ульмъ четырнадцать, Цюрихъ десять, а Франкфуртъ-на-Одеръ двадцать восемь тътъ, такъ что въ послъднемъ изъ названныхъ городовъ возстановлеше невиданнаго католическаго богослуженія послужило для молодежи предшегомъ глумленія и насмъшки. Friedberg, Die Gränzen zwischen Staat und
Kirche, Abth. 1, стр. 59.

этал и жалалио е погребеніе духовных в лиць, умерших въ въствости, подпавшей интердикть, і Последній примерь интердикта представляеть интердикть, наложенный Павловь V ва венепіанскую республику, причемь папская курія была вынуждена следать отступленіе въ виду стойкости республики. Изъ современной практики интердикть исчезъ; следы его остались, впрочемь, въ личномъ интердикть противъ дуловныхъ лицъ (interdictum ingressus in ecclesiam), который имъетъ то значеніе, это подвергшіяся ему духовныя лица, кака таковыя, не участвують въ богослужебныхъ действіяхъ з).

Отъ интердикта канонистами различается прекращеніе или пріостановленіе богослуженія (cessatio a divinis): это не цензура въ собственномъ смыслъ, а знакъ скорби, по поводу нанесенной церкви тяжкой несправедливости.

§ 11. Въ отличіе отъ цензуръ, католическая церковь усвоила себъ пълую совокупность мъръ, извъстныхъ подъ названіемъ виндикативныхъ наказаній, которыя характеризуются какъ мъры, направленныя не къ тому, чтобы исправить или преодолъть длящееся упорство со стороны преступника, а собственно наказать за извъстный совершившійся фактъ, такимъ образомъ воздать должное возмездіе и удовлетворить правдъ Божіей.

Сюда прежде всего принадлежать оснежные импрафы. Происхожденіе денежныхъ штрафовъ находится въ ближайшей связи съ практиковавшимся въ древней Церкви открытымъ церковнымъ покаяніемъ. въ которомъ, какъ было выше
указано, можно было различать двъ стороны: отрицательную,
состоявшую въ бо́льшемъ или ме́ньшемъ по объему лишеніи
правъ церковныхъ. и положительную, сводившуюся къ совершенію извъстныхъ покаянныхъ дъйствій. Если первая
сторона, какъ мы видъли, послужила источникомъ для малаго
отлученія въ римско-католической церкви, то послъдняя, въ
соприкосновеніи съ воззръніями германскихъ народовъ, выродилась въ систему денежныхъ штрафовъ.

Richter, Lehrbuch, § 214.

Bchulte, Lehrbuch, § 95: Walter, § 190; Richter, § 214.

Извъстно, что германскіе народы, въ эпоху принятія ими христіанской религіи, стояли на низкой ступени уголовноправоваго развитія. Месть и. рука объ руку съ нею, система композицій, т. е. денежныхъ взысканій съ преступника въ пользу жертвы, были единственными мърами, которыми долженъ былъ возстановляться нарушенный порядокъ общественной жизни, за исключениемъ лишь весьма немногихъ преступленій, какъ-то: изміна отечеству на войні противъ непріятелей, оскорбленіе національныхъ боговъ и т. п., гдъ имъли мъста публичныя наказанія 1). Церковь на первыхъ порахъ горячо взялась за преобразованіе общественнаго быта. Церковное отлучение и публичное покаяние не только за явные грвхи, но и за тайные, сказанные на исповеди, послужили въ рукахъ Церкви средствами, восполняющими несовершенства свътскаго законодательства <sup>2</sup>). Съ другой стороны. Кардъ великій и его премники, будучи не въ силахъ искоренить прежнюю систему композицій и замінить публичными наказаніями, предоставили весьма многія преступленія для изследованія и наказанія Церкви и дисциплине ея придали публичный авторитеть. Свътскимъ магистратамъ было предписано приводить въ дъйствіе постановленія церковныхъ судей. Совмъстной дъятельности церкви и государства въ преобразованіи уголовнаго права болже всего содъйствовали, такъ называемые, синодальные суды (judicia synodalia, Sendgerichte).

Синодальные суды возникли изъ ежегодныхъ епископскихъ визитацій: во время этихъ визитацій составлялись въ отдёльныхъ парохіяхъ епископскіе соборы или синоды, цёлію которыхъ было исправленіе и наказаніе какъ клириковъ, такъ и мірянъ, въ какомъ либо отношеніи согрѣшившихъ противъ каноновъ церковныхъ. Полагаютъ 3), что въ учрежденіи этихъ

<sup>1)</sup> Dove, De jurisdictionis ecclesiasticae apud Germanos Gallosque progressu. Berol. 1855. crp. 49. Friedberg, De finium inter ecclesiam et civitatem regundorum judicio, crp. 88. Wilda, Das Strafrecht der Germanen. Halle. 1842. crp. 210 n 496.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Dove, etp. 50.

<sup>1)</sup> Ibidem, crp. 52.

судовъ церковь взяла за образецъ аналогическій государственный институть. На основаніи конституціи Пипина, во всёхъ округахъ (comitates), обыкновенно, избирали мужей добрыхъ. которые должны были помогать магистрату (comes) при изслёдованіи тайныхъ преступленій, причемъ они давали присигу говорить правду. Подобнымъ образомъ, въ IX в. и въ парохіяхъ стали избираться епископами люди, извъстные по своей безукоризненной жизни, въ обязанность которымъ вмвнялось наблюдать и следить за всемь, что противоречить въръ и доброй правственности, и которые названы синодальными свидътелями (testes synodales). Избранные давали клятву не таить предъепископомъ преступленій, о которыхъ они знають, ни изъ-за страха, ни изъ-за награды, ни изъ-за родственныхъ отношеній (nec propter timorem, nec propter proemium, nec propter parentelam). Отобравши клятву у синодальныхъ свидътелей, епископъ спращивалъ, обыкновенно, по порядку о каждомъ преступленіи: нътъ ли въ данной парохіи убійцы, нёть ли виновныхъ въ воровстве, въ святотатстве, въ клятвопреступленін, въ джесвидьтельствь, волшебствь и т. п. По окончаніи этого изслідованія, епископь 1) опреділяль каждому преступнику соотвътствующее его винъ наказаніе, именно открытое церковное покаяніе, на основаніи каноническихъ правилъ.

Вскоръ послъ учрежденія синодальныхъ судовъ, въ церковной пенитенціальной практикъ явилось смягченіе для тайныхъ гръховъ, добровольно исповъданныхъ: для подобныхъ лицъ стало возможнымъ получать разръшеніе безъ предварительнаго публичнаго показнія, но имъ, по усмотрънію пресвитера, для удостовъренія въ исправленіи, вмънялось въ обязанность совершеніе извъстныхъ благочестивыхъ дъйствій частнымъ образомъ (privatae poenitentiae).

Отсюда начинается ослабленіе церковной дисциплины: получають быстрое распространеніе и широкое употребленіе

Впосаждетній сиподальная юрисдикція сажлалась ординарною юрисдикцієм архидіакова.

на практикъ пенитенціалы или покаянные номоканоны <sup>1</sup>), которые заключали въ себъ точныя правила относительно того, какого рода благочестивыя дъла должны быть назначаемы тому или другому гръшнику, смотря по ихъ полу, возчаемы тому или другому гръшнику, смотря по ихъ полу, возчаемы тому или другому гръшнику, смотря по ихъ полу, возчаемы тому или другому гръшнику.

<sup>1)</sup> Пенитенціалы занесены были во франкскую монархію изъ Британіи п Ирландін, гда уже съ самыхъ первыхъ временъ возникновенія христіанства дерковная дисциплина получила своеобразно-національное направленіе. Уже въ V в. на соборъ, состоявнемся въ Ирландін подъ предсъдательствомъ св. Патриція, постановлены правила, находящіяся въ явной связи съ признанною въ паціональномъ правѣ системой композицій. Наприм. "Omnis qui ausus fueritea, quae sunt regis vel episcopi aut scribae furari, aut rapere. aut aliquod in eos committere, parvipendens dispicere, VII ancillarum pretium reddat aut VII annis poeniteat". Или: "Cum muliere desponsata Christo maritove sive cum jumento vel cum masculo fornicantes, de reliquo mortui mundo Deo vivant Qui autem cum virgine vel vidua necdum desponsata peccaverit, dotem det parentibus ejus et anno uno poeniteat. Si non habuerit dotem, III annos poeniteat. Вліяніе началь туземнаго права, съ дальнайшимъ ходомъ исторіи бриттовъ и прландцевъ, отражается на церковной дисциплине съ возрастающею силою; на этихъ началахъ построенъ пенитенціаль, явившійся подъ именемь Өеодора архіенископа кентерберійскаго (VII в), затъмъ пенитенціалы Беды достопочтеннаго (Beda venerabilis) и Эгберта. Вотъ напр. образчикъ правилъ изъ ненитенціала Өеодора кентербюpincraro: "Si quis pro ultione propinqui hominem occiderit, poeniteat sicut homicida VII vel X annos. Si tamen reddere vult propinquis pecuniam aestimationis, levior erit poenitentia, i. e. dimidio spatio". Taroe же различіе ділается между воромъ, оплачивающимъ свое преступленіе извъстною денежной суммой, и между воромъ, не желающимъ или не могу шимъ внести этой суммы (Sühngeld). См. Wasserschleben, Die Bussordnun gen der abendländischen Kirche. Halle, 1851. § 7, 13, 28. Замъчательно, что у бриттовъ и ирландцевъ публичное покаяніе, въ смысле установленныхъ на востокъ stationes poenitentiales, никогда не практиковалось (Ibid. стр. 20): и не мудрено, потому что дисциплина, какую мы видимъ въ британскихъ пенитенціалахъ, въ сущности, есть не что иное, какъ модификація этого же самого публичнаго покаянія въ духѣ національнаго права, - модификація, явившаяся сряду за принятіемъ христіанства и ранбе, чёмъ у какого бы то ни было другаго народа, благодаря особенному положенію британской и ирландской церквей (Ibid. стр. 30 — 31). У франковъ, напротивъ, церковная дисциплина построена была на базист вселенскихъ каноновъ и оставалась таковою до VIII в., т. е. до того времени, какъ Колумбанъ принесъ съ собою на франкскую почву первый британскій пенитенціаль. Почему у франвовъ, подобно бриттамъ и прландцамъ, церковная дисциплина не сразу приняла національный оттінокъ, объясняется тімь, что франкская церковь, по своей близости къ Риму, не могла пользоваться той самостоятельностію и автономією, какими пользовалась отдаленная, редко даже сносившанся съ Римомъ британская церковь, темъ более, что и сами напы давали инструк-

расту, жизни, нравственности и т. п. Такъ какъ въ дъйствительной жизни неръдко можно было встрътить случаи, когда болъзнь, возрастъ и тому подобныя обстоятельства препятствовали исполненію возложенныхъ епитимій, то для такихъ лицъ замънили покаяніе взносомъ извъстной суммы денегъ на благочестивыя цъли, особенно на выкупъ христіанъ изъ плъна отъ невърныхъ 1).

Подобныя исключенія развились со временемъ въ правило: сталъ возможенъ выкупъ церковнаго покаянія деньгами. Напрасно соборы старались противодъйствовать, съ одной стороны, распространенію пенитенціаловъ, съ другой—усиленію системы выкуповъ. Напрасно соборъ шалонскій 813 г. предписалъ совершенно искоренить эти книжонки, quorum incerti sunt auctores, certi errores <sup>2</sup>). Запрещенія соборовъ не повели ни къ чему: въ началъ X въка всъ парохи имъли пенитенціалы для руководства при наложеніи пенитенцій и, вмъстъ съ тъмъ, во франкской монархіи въ ІХ в., какъ въ Британіи въ VII и VIII, вошли въ практику выкупы постовъ и покаянныхъ дъйствій деньгами. Эта система выкуповъ (redemptiones), говоритъ Дове, воскресила прежнюю систему комнозиціи <sup>3</sup>).

Сравнительно болѣе долгое время сохранилась строгость древней церковной дисциплины въ отношеніи къ явнымъ преступленіямъ (delicta publica). Но въ X и особенно въ XI вв. въ синодальныхъ судахъ стали чаще и чаще замѣняться пуб-

цію лицамъ, посылаемымъ въ Британію, по возможности щадить національныя воззрѣнія и обычан. Съ другой стороны, весьма замѣчательно, что постановленія собора при св. Патриців явились въ 5 в., слѣдовательно тогда, когда на востокв еще не существовало пенитенціаловь, и между тѣмъ Церковь, не смотря на все желаніе щадить туземныя воззрѣнія, конечно, не приняла бы ихъ въ свою дисциплину, если бы нашла ихъ радикально-противоположными своимъ собственнымъ воззрѣніямъ. Значитъ, такой радикальной противоположности Церковь не усматривала, и именно потому, что развитая Василіемъ Великимъ идея наказанія, какъ очищенія совѣсти, могла явиться въ различныхъ формахъ, между прочимъ и въ формѣ денежныхъ оплатъ.

<sup>1)</sup> Br. Schilling, crp. 6.

<sup>2)</sup> Eck, etp. 9.

<sup>\*)</sup> Dove, crp. 60.

личныя пенитенціи, за явные гржхи, денежными штрафами. Вначалъ денежные штрафы, какъ суррогатъ церковнаго поканнія, не были собственно штрафами. Но съ проведеніемъ різкой границы между внутреннимъ форумомъ и внёшнимъ судомъ, епископы стали разсматривать эти выкупы не какъ суррогать покаянія, а какъ наказанія въ собственномъ смысль: денежныя взысканія потеряли свое прежнее назначеніе служить благотворительнымъ цёлямъ и получили смыслъ судебныхъ доходовъ (fructus jurisdictionis), обращаемыхъ епискономъ въ свою пользу 1). Тридентинскій соборъ 2) постановилъ штрафныя деньги обращать въ церковностроительный капиталь, или предоставлять въ распоряжение какого либо мъстнаго благотворительнаго заведенія. Поздивйшими правилами постановлено, чтобы духовный судья, присуждающій къ денежному штрафу, обозначалъ въ своемъ приговоръ и то назначеніе, которое должно быть дано штрафной суммъ 3). Что же касается открытаго церковнаго иокаянія, то хотя соборъ тридентинскій предполагаль существованіе этого наказанія 1), но такъ какъ онъ же самъ дозволиль священникамъ замънять публичное покаяніе частнымъ, то первое совершенно вышло изъ употребленія, а последнее, т. е. частное, тайное покаяніе, по конструкціи римскокатолическихъ канонистовъ, не входить въ систему церковныхъ наказаній, подъ которыми въ наукъ католическаго церковнаго права понимаются только тъ проявленія наказующей власти церкви, которыя имъють мъсто in foro externo, a не in foro interno, s. sacramentali s. poenitentiali.

Кромъ денежныхъ штрафовъ, которые, какъ можно было видъть, получили мало по малу характеръ виндикативныхъ наказаній, къ категоріи этихъ послъднихъ примкнули и многія другія наказанія, примъненіе которыхъ церковію условливалось чрезвычайнымъ расширеніемъ компетенціи церков-

<sup>&#</sup>x27;) Br. Schilling, erp. 7.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Sess. XXV, c. 3, 14.

<sup>3)</sup> Br. Schilling, crp. 8.

<sup>4)</sup> Sess. XXIV, c. 8.

восутебной власти. Благодаря этиму овещирения, шерины INLITARIA RE CROS RETERIS MENTIS EDSTRUCENT HEMSDROHHHES MA-PARTEDA E CTALA BOALAGBATLA MEDAME. CLEME HELICOHORBERA. Ciona othocarca: centina (exiliana, Verbennung), manerie свободы въ различныхъ видахъ. Ръдесный наназания, дваже самын тижий: Однины словоны, периона пользональсь всим уголоннорепрессивными жарами государства. за единственныть исключениемь, накъ говорить Фринфергь 1), смертной вазни, на основани принципа: ecclesia sanguinem non sitit. Твлесные наказанія и лишеніе свободы, въ свыслів общихъ церковныхъ навазаній, практикуєтьсть перковію надъ са час-BAMM, KARTS PAROHEME. COCTABLISHED BY BENETORINGE BROWN NO. стояніе исторіи, ранно нанъ и пільні разриль виндивативныхъ наказаній сводится въ соносменномъ перионномъ прав'я большею частію голько къ лишение первоннаго погребенія: сюда же нваоторыми каленистали. но весьма редво, причисляется пррегуляритеть.

\$ 12. Если самыя конструкція перконных ваказаній подвертлась на Запаль пеачительных важанняхь, сравнительно се съм положеність, поторее заминать вопрось о церковных заказавних въ превней Перкон. если далве, говоря объ отдальных запах перконных наказаній, мы видаля, что вакоторые потерпали существенную моднонкацію, другіе, напротивъ, совебить печени и уступили ивсто вновь созданнымь язазавлять: то и въ вопрось о последствінкъ перковных маказавлять: то и въ вопрось о последствінкъ нихъ—отлучена, мы замечаєть веська много особенностей. Въ рукахи, теплитивъ и камонитовъ-схоластиковъ вопрось этоть получил, какуметическую обработку.

<sup>1)</sup> По бийни имет ессі, ет січіт, гедина, judicio, стр. 90. Dove, стр. 78; 80—
ил. По и на намоду смертной казин Шульте (Ueber die Kirchenstrafen, стр.
23) гоморить: "либить гоморить, что смертная казиь опредъявлась и приводилять из неполиение не церковію, а государствомъ. Напрасної Съ ликоваиземъ привінстичнали напы появленіе законовь противь еретиковь импера-

<sup>&</sup>quot;париля II; Инновентій III, Александръ IV и т. д. признали ихъ, и инисли цъликомъ въ свои конституціи; духовные судьи присужислій долженъ былъ привести приговоръ въ исполненіе".

Кромъ послъдствій чисто церковнаго характера, естественно вытекающихъ изъ самой сущности церковнаго отлучемія, или, лучше, составляющихъ самую его сущность, какъ то: лишеніе таинствъ и всъхъ вообще церковныхъ правъ, къ отлученію присоединились послъдствія, чуждыя духу Церкви, относящіяся: α) къ общенію католиковъ съ отлученнымъ и β) къ положенію отлученнаго въ государствъ.

а) Нравственное наставленіе апостоловъ объ удаленіи отъ развращающаго сообщества вредныхъ для христіанской Церкви людей возведено въ юридическій институть, выработанный съ замізчательной казуистикой. Запрещеніе общенія съ отлученнымъ глоссаторы выразили въ слідующемъ versus memorialis:

"Si pro delictis anathema quis efficiatur, Os, orare, vale, communio, mensa negatur".

Подъ словомъ: «оз», разумълись не только поцълуи, но и всякій разговоръ и вообще всякое сообщеніе, устное или письменное, словомъ или знаками. лично или по порученію. Подъ «огаге», понималось общеніе молитвенное съ отлученнымъ. Слово: «vale», обнимаетъ всъ дъйствія, которыми обыкновенно кому либо свидътельствуется благожеланіе, дружба, уваженіе, или почтеніе. Слово: «mensa», указывало на то, что съ отлученнымъ нельзя было ни ъсть, ни пить, ни спать, ни жить вмъстъ. Наконецъ выраженіемъ: «communio», обнималась вся общирная сфера гражданскихъ сдълокъ и обязательствъ 1).

Исключенія изъ приведеннаго общаго правила оговорены и выражены въ другомъ versus memorialis:

"Utile, lex, humile, res ignorata, necesse, Haec quinque solvunt anathema, ne possit obesse".

Это означало, что въ виду нъкоторыхъ особенныхъ обстоятельствъ (духовная или физическая польза, супружескія и вообще семейныя отношенія, отношенія слугъ и господъ, невъдъніе и крайняя необходимость) правило о необщеніи съ

<sup>1)</sup> Br. Schilling. crp. 167.

отлученнымь могло быть не соблюдаемо. Напротивъ, вступавшій въ общеніе съ отлученнымъ независимо отъ означенныхъ здёсь исключеній, самъ подвергался отлученію 1). Но уже замвчено было, что послв XII в. въ римскокатолической церкви является excommunicatio latae sententiae, отлученіе, наступающее ipso facto, безъ посредства судебнаго приговора. Такъ какъ случаи примъненія этой цензуры весьма часто имъли мъсто, то въ практикъ возникали недоразумвнія относительно того, кого следуеть считать отлученнымъ, кого нътъ. Особенною запутанностію въ этомь отношенін отличалась эпоха великаго раскола, когда каждый изъ трехъ папъ отлучилъ другаго и его единомышленниковъ, такъ что никто не могъ навърно сказать, не виситъ ли надъ нимъ, въ видъ дамоклова меча, excommunicatio latae sententiae. Эти неудобства вызвали сначала постановленіе констанцекаго собора, а потомъ буллу Мартина V «Ad evitanda», въ силу которой образовалась новая терминологія. Отлученные распались на два класса: excommunicati tolerati, надъ которыми не произнесено судебнаго приговора, въ смысле поименной экскоммуникаціи, и excommunicati vitandi в. non tolerati, подвергнувшіеся спеціальному именному отлученію. Постановленія каноническаго права о запрещеній общенія съ отлученнымъ распространены лишь на эту послынюю категорію отдученныхъ. Указанная терминологія въ ходу и въ настоящее время 2).

Какъ особый видъ общенія, особо оговорено въ кановическомъ правъ общеніе судебное (communicatio forensis)<sup>3</sup>). По отношенію къ этому виду общенія отлученный лишался слъдующихъ правъ:

- 1) быть судьей, иначе sententia nulla.
- быть истцомъ; отвътчикъ въ каждой стадів процессамогь противопоставить исковоку требованію exceptionem excommunicationis. Это лишеніе исковаго права относится не только

<sup>11</sup> Kober, Der Kirchenbann, crp. 390-408.

<sup>5</sup> Kober, Der Kirchenbann, crp. 267.

<sup>1)</sup> Ods excommunicatio forensis ibid. crp. 415-438.

лично въ самому отлученному, но и въ представителю его, такъ какъ, въ противномъ случав, отлученный могъ бы входить, покрайней мърв, посредственно въ общение съ участвующими въ процессв лицами;

- 3) отлученный не только могъ быть, но, по обстоятельствамъ, принуждался быть отвътчикомъ, однако безъ права на встръчный искъ;
  - 4) не могь являться на судъ въ качествъ свидътеля;
  - 5) не могъ быть нотаріусомъ;
    - 6) не могъ быть адвокатомъ и повъреннымъ;
- 7) вступать въ договоръ съ нимъ гръхъ, но заключенный договоръ дъйствителенъ;
- 8) онъ не имълъ права составлять завъщаніе: нотаріусъ, принявшій подобный актъ къ засвидътельствованію, совершаль гръхъ, хотя засвидътельствованный актъ не лишался законной силы. Тоже самое слъдуетъ сказать о testamenti factio passiva.

Всв эти опредвленія каноническаго права относились къ церковнымъ собственно судамъ, а не къ свътскимъ, но при этомъ нельзя упускать изъ вида чрезвычайнаго расширенія церковно-судебной компетенціи въ средніе въка. Само собою разумъется, что для настоящаго времени опредвленія эти потеряли свой смыслъ, такъ какъ государственная власть изъяла изъ въдънія церковныхъ судовъ тъ предметы, которые, по ихъ существу, относятся до государственной, а не до церковной жизни.

β) Что касается до положенія лица въ государствъ, то еще съ VIII в. начинается рядъ конституцій, въ силу которыхъ за церковными наказаніями должны были слѣдовать различныя невыгоды. Еще Пипинъ въ 775 г. постановилъ презрителя церковной экскоммуникаціи подвергать наказанію по гражданскимъ законамъ. Лотарь въ 825 г. предписалъ заключать подобныхъ лицъ въ оковы. Stabilimenta св. Людовика говорятъ: отлученный, впродолженіе года со днемъ, остается неприкосновеннымъ для свѣтскаго судьи. Но если, по истеченіи этого времени, виновный не испроситъ разрѣшенія, то духовный судья долженъ объявить о немъ судьѣ свѣтскому,

и этотъ последній побуждаеть его къ надлежащему исправленію конфискаціей имущества и заключеніемъ въ оковы. Развѣ только виновный былъ отлученъ за неуплату долга 1): въ такомъ случав имвла мвсто одна конфискація имущества, безъ заключенія въ оковы. Княжескій сеймъ въ Аугсбургъ 1208 г. объявилъ, въ присутствін императора Оттона IV, по предложению епископа тридентинскаго, что если епископъ съ семью свидѣтелями докажетъ, что онъ кого либо подвергъ отлученію за извъстное преступленіе, то для отлученнаго должна наступать проскрипція, Reichsacht. Сообразно съ этимъ, императоръ Фридрихъ ІІ-й въ 1220 г. объявилъ, что, если отлученный прододжаетъ пребывать въ отлучени болъе шести недёль, подвергается гражданской проскрипціи. Другими словами, отлученный терялъ право являться предъ светскимъ судомъ, а также и посылать представителя для защиты своихъ интересовъ 2).

<sup>1)</sup> Церковь, какъ видно изъ книги Бомануара (Bellomanerius, Consuetudi nes bellovacenses, см. у Dove стр. 116 и след.), имела обширную компетенцію, куда входили, кром'в уголовныхъ дълъ (accusationes fidei, magia, usuraria pravitas, perjurium, violatio locorum sacrorum) и кром'в цілой категоріи діль, такъ называемой, смёшанной подсудности, въ отношении къ которымъ были компетентны какъ свътскіе, такъ и духовные суды, и при которыхъ вопросъ о подсудности разр'ящался или путемъ компромисса сторонъ, или же превенцією (т. е. который судъ раньше притянуль діло, или къ которому прежде обратились стороны, тоть и ведаеть это дело), весьма многи гражданскія діла. Сюда относились: 1) вет гражданскія діла клириковь п крестоносцевь, за исключеніемъ діль о земельныхъ имуществахъ, 2) вся гражданскія діла вдовь, 3) causae matrimoniales, 4) о законности рожденія, 5) пререканія о перковныхъ имуществахъ, 6) діла о десятинахъ, 7) діла по завѣщаніямъ. Еписковы примѣняли отлученіе, какъ средство побудить къ приведенію въ исполненіе своего приговора, постановленнаго по тому или другому гражданскому делу. Это-то последнее обстоятельство и имеется въ виду въ "Установленіяхъ" св. Людовика: sed si quis modo ob aliquod debitum non solutum excommunicatus est. etc. Въ договорахъ, принимавшихся духовными судами къ утвержденію, вставлялась clausula satisfactoria, что назы-BAJOCH excommunicatio super obligationem de nisi: "et nisi debitor satisfecerit statim post denunciationem, sententiae excommunicationis se summittet eam incursurus, nisi solverit", Только къ концу XVI в. между вольностями галликанской церкви (liberéts del'église gallicane), редактированными Пьеромъ чту (Pithou), явился артикулъ (9), запрещающій епископамъ отлученіе по ъжданскимъ дъламъ. Dupin, Manuel du droit publique ecclésiastique frans. Paris. 1845, erp. 42.

<sup>3)</sup> Kober, Der Kirchenbann, стр. 441-444. Для различныхъ стесненій въ

Если же отлученный впродолжение года съ того времени, какъ онъ подвергся проскрипции, не заботился объ освобождении отъ тяготъющаго на немъ наказания, то онъ формально становился внъ покровительства законовъ, блага общаго мира становились для него недоступными. Всъ прежнія юридическія отношенія, которыя доставляли ему права или выгоды, прекращались; всъ договоры въ его пользу и всъ обязательства третьихъ лицъ въ отношеніи къ нему теряли обязательную силу. По выраженію папы Урбана П 1), несчастный становился дикой птицей, и тотъ не бралъ гръза на свою душу, кто, въ порывъ своего священнаго гиъва, убивалъ подобное лицо 2).

§ 13. Остается свести все вышесказанное объ исторіи церковныхъ наказаній въ римско-католической церкви, для того, чтобы представить въ краткихъ словахъ современное положеніе вопроса.

Изъ разряда цензуръ примъняется въ практикъ отлученіе; что же касается интердикта, то онъ сдълался достояніемъ исторіи, не въ томъ, впрочемъ, смыслъ, чтобы цензура эта была отмънена когда либо законодательнымъ порядкомъ, а въ томъ, что можно лишь разсчитывать болъе или менъе основательно, что примъры интердикта не повторятся <sup>3</sup>). Отлученіе различается: великое или анаеема, и малое. Если противъ послъдняго не существуетъ никакихъ возраженій,

области гражданских правъ придумано было то основаніе, что относительно упорствующаго въ экскоммуникаціи составлялась сама собою презушція ереси, а относительно примънимости суровых мъръ въ отношенія въ еретикамъ сомнъваться во время среднихъ въковъ было невозможно.

<sup>&#</sup>x27;) Friedberg, Die Gränzen, Abth. 3, crp. 808.

<sup>&</sup>quot;) Одинъ изъ канонистовь уже 2-й половины XVIII в. на вопросъ: "an it licita sententia banni, ut talis possit impune a quovis occidi?" отвъчаетъ "licitam esse, quia supponitur eam proferri ex justa causa ob graviora crimina et expedire ob publicam utilitatem etc"... Приэтомъ считается даже правильнымъ, если отлученный убитъ предательскимъ образомъ. С. А. Thesaurus De poenis eccles. Praxis absoluta et universalis notis et access. locuplet. ab U b al do Girald i. Rom. 1760. P. 1 cap. XXXVIII.

<sup>3)</sup> Gaudry, Traité de la législation des cultes. Paris. 1856. II. 151.

такъ какъ малое отлученіе не выходить изъ предѣловъ чисто церковной жизни; то, напротивъ, по отношенію къ великому отлученію современное государство находить сказать весьма многое не въ пользу примѣненія этого наказанія, какъ такого, которое далеко не ограничивается положеніемъ лица въ церковномъ обществѣ, но затрогиваетъ весьма чувствительно и его гражданское положеніе ¹).

Къ разряду виндикативныхъ наказаній относять одно лишь лишеніе церковнаго погребенія, не какъ послѣдствіе отлученія, —каковой смыслъ имѣетъ эта мѣра въ тѣхъ случаяхъ, когда въ погребеніи отказывается лицу, уже не принадлежащему къ церкви, исключенному изъ нея, —а какъ роепа зи generis, какъ самостоятельное наказаніе. Въ этомъ послѣднемъ смыслѣ лишеніе церковнаго погребенія имѣетъ мѣсто въ отношеніи: 1) къ лицамъ, совершившимъ надъ собою сознательное самоубійство, 2) къ дуэллянтамъ, 3) къ явнымъ, общеизвѣстнымъ ростовщикамъ, которые умираютъ, не полу-

<sup>1)</sup> Ультрамонтанская партія въ Германіи въ последнее время отстанвала то положение, что великое отлучение не соединяется съ какими-либо послъдствіями для гражданскаго подоженія лица. Гиншіусь, въ своемъ комментарін къ майскимъ прусскимъ законамъ 1873 г., неоспориваемо доказываеть ложность этого мивнія, утверждая съ своей стороны, что католическая церковь никотда не переставала и не перестаеть запрещать своимъ членамъ гражданское общеніе съ поименно отлученными (стр. 13-15). Фридберга (Die Gränzen, стр. 808) выставляеть на видь, промі того, что съ великимь отлучениемъ соединяется въ сознании народа исторически утвердившаяся идея гражданскаго безправія лица отлученнаго, въ дух'в выраженія Урбана И. Въ виду такихъ и подобныхъ соображеній, прусское законодательство о церкви, възаконъ 13-го Ман 1873 г. (Gezetz über die Gränzen des Rechts zum Gebrauche kirchlicher Straf-und Zuchtmittel) выставило следующее положеніе: "никакая церковь или религіозное общество не вправ'ь угрожать, налагать или объявлять какія-либо другія карательныя и исправительныя средства, кром'в техъ, которыя принадлежать къ чисто церковной области и т. д." (§ 1). Законъ комментируется такимъ образомъ, что великое отлученіе, въ смысл'є католическаго каноническаго права, безусловно воспрещается въ предълахъ королевства (Гиншіусъ, стр. 13). Кромь этого, слова закона: угрожать, налагать или объявлять и т. д." и еще ясиве, постановленіе, заключающееся въ § 4 названнаго закона, направлены къ устраненію самыхъ формъ объявленія или приведенія въизвістность состоявшагося. приговора объ отлученіи, которыя могли бы отозваться на гражданской чести отлученнаго. (Тамъ же. стр. 24-28).

чивъ отпущенія грѣховъ, 4) къ святотатцамъ, 5) къ мо нахамъ, которые, безъ соизволенія настоятеля, пріобрѣли собственное имущество и при жизни своей не обратили этого имущества въ пользу общества, къ которому они принадлежали, 6) къ мірянамъ, находящимся во владѣніи церковными десятинами и не возвратившимъ ихъ добровольно церкви, 7) къ уголовнымъ преступникамъ, казненнымъ по приговору государственной власти 1).

<sup>4)</sup> Br. Schilling, стр. 115 и сл.



## ГЛАВА ІІІ.

Исторія общихъ церковныхъ наказаній въ евангелическолютеранской церкви.

§ 14. Реформаторы выходили изъ мысли о возстановленія церковной жизни въ ея первобытной, апостольской чистотв 1). Въ противоположность возгръніямъ католической церкви, усвоившей характеръ и формы земнаго государства, съ монархическою властію во главъ, Лютеръ писалъ: «ecclesiastica potestas suum mandatum habet evangelii docendi et administstrandi sacramenta; non irrumpat in alienum officium, non transferat regna mundi, non abroget leges magistratuum, non tollat legitimam obedientiam, non impediat judicia de ullis civilibus ordinationibus aut contractibus, non praescribat leges magistratibus de forma reipublicae, sicut dixit Christus: regnum meum non est de hoc mundo; item: quis constituit me judicem aut divisorem super vos? > 2). Hostomy, великое отлучение въ томъ смыслъ, въ какомъ принималось это наказаніе въ католической теоріи и практикъ того времени, реформаторами было отвергнуто, какъ наказаніе не церковное, а чисто свътское, уголовное 3). Напротивъ, малое отлученіе

<sup>&#</sup>x27;) Böhmer, T. V, lib. V, tit. XXXVII, § 50.

<sup>3,</sup> Bluntschli, II, crp. 301.

<sup>3)</sup> Majorem illam excommunicationem quam papa ita nominat non nisi civilem poenam esse ducimus, non pertinentem ad nos ministros ecciesiae". (Artic. Smalcald. 1537 r. P. III, art. 9, Hinschius, Commentar. crp. 10).

удержано, какъ вполнъ соотвътствующее духу христіанства и получило дальнъйшее развитіе <sup>1</sup>).

На первыхъ же порахъ возникло существенное различе между лютеранами и кальвинистами по вопросу объ отлученіп. Первые, выводя церковнонаказующую власть изъ власти влючей, смотръли на нее, какъ на достояніе учительства, учительнаго или духовнаго класса въ церкви (magisterium), хотя Меланхтонъ требоваль уже содъйствія общины 2); послъдніе, не отрицая совершенно связи между властію наказывать и властію вяжущею и разрішающею, выводили, однако, эту власть изъ права церкви, какъ общины, действовать противъ нарушителей существующаго въ ней порядка 3). У первыхъ, съ учрежденіемъ консисторій, право на все производство отлученія перенесено на эти самыя консисторіи, которыя не замедили проникнуться, -- какъ и следовало ожидать, благодаря установившимся отношеніямъ между церковію и государствомъ, - характеромъ свътскихъ государственныхъ учрежденій 4), всявдствіе чего и самое отлученіе восприняло черты полицейской принудительной мёры 5). У реформатовъ сама община, въ лицв представителей своихъ-пресвитеріума въ первой инстанціи и синода во второй и заключительной-была субъектомъ исправительно-наказующей власти. Коротко сказать, въ лютеранской церкви, какъ говоритъ Якобсонъ, дисциплина сдълалась должностною (Amtszucht), а въ реформатской общинною (Gemeindezucht) 6). Но и въ реформатской деркви, наряду съ полнымъ признаніемъ началъ евангельскихъ (Мате. глава 18, 1 Корине. гл. 5), признанъ другой, весьма

<sup>&</sup>quot;) Minor autem, quam nominat, vera et christiana est excommunicatio quae manifestos et obstinatos peccatores non admittit ad sacramentum et communionem etclesiae, donec emendentur et scelera vitent". Ibidem.

<sup>2)</sup> Nec liceat soli pastori ferre sententiam excommunicationis sine ulla decuria judicum aut nemine adhibito ex honestioribus viris suae ecclesiae". Meier, Kirchenrecht, crp. 561. Richter-Dove, crp. 711, прим. 6.

<sup>3)</sup> Изъ протестантскихъ канонистовъ прежняго времени на этой точкъ решія стонть Бемеръ (tit. XXXVII, § 50 и tit. XXXVIII § 68).

<sup>&#</sup>x27;) Jacobson, Kirchenrecht, II, crp. 612.

<sup>5)</sup> Fabri, Ueber die Kirchenzucht, crp. 51.

<sup>&</sup>quot;) Jacobson, ibid. Richter - Dove, crp. 711.

богатый последствіями, принципъ, что на обязанности христіанскаго начальства лежить наказывать пороки и преступленія противъ законнаго евангельскаго порядка. Въ силу послъдняго принципа, церковная дисциплина вскоръ должна была принять характеръ свътскаго нравственнаго суда, и наконецъ возникло мижніе, что отдученіе не составляєть необходимости. такъ какъ христіанское начальство поддерживаетъ и охраняетъ парство Божіе, а вміств и наказываеть пороки. Притомъ. самое устройство женевской общины восприняло много теократическихъ чертъ: смъщение свътскаго и церковнаго привело Кальвина, который теоретически являлся защитникомъ свободы совъсти 1), къ сожжению Сервета, что дало поводъ Гуго Гроцію зам'втить въ свое время, что антихристь можеть гивздиться не только на берегахъ Тибра, но и на Женевскомъ озеръ. Смъщение свътскаго и церковнаго правительствъ, говорить Фабри, имело своимъ последствиемъ насильственныя действія, исполненныя духомъ ветхозавътной нетерпимос

§ 15. Отлученіе, существовавшее въ римско-католическомъ каноническомъ правѣ подъ именемъ малаго и принятое реформаторами, съ теченіемъ времени образовало двѣ степени отлученія, изъ которыхъ одну протестанты назвали великимъ отлученіемъ уже въ своемъ, а не въ католическомъ смыслѣ, другую—малымъ. Экскоммуникаціонное производство, на основанін словъ Спасителя, должно было начинаться вразумленіемъ лицъ, живущихъ въ явныхъ грѣхахъ, со стороны пасторъ, второе вразумленіе долженъ былъ дѣлать самъ же пасторъ, въ присутствіи членовъ общины. При безуспѣшности вразуммленія, пасторъ отлучаетъ (негласно, какъ духовный отець) отъ причащенія, отъ воспріемничества и отъ вѣнчанія: отлу-

<sup>\*)</sup> Кальвинъ даже написаль, какъ извъстно, цълый трактать о свободъ совъсти. Онъ писаль: "Quantum est discrimen, quanta dissimilitudo ecclesiasticae et civilis potestatis! Non jus gladii habet ecclesia, quo puniat vel соетсем, non imperium ut cogat; non carcerem, non poenas alias quae solent infligi a magistratu. Severissima ecclesiae vindicta et quasi ultimum fulmen est excommunicatio... Sed nec vim, nec manum desiderat, sed verbi Dei potentia contenta". Jacobson, стр. 622. примъч. 7.

<sup>&</sup>quot;) Fabri, crp. 59. '

ченіе въ этой форм'в названо малымъ. Если эта міра не приводить къ желаемому результату, то грешникъ отлучается отъ всякаго церковнаго общенія, за исключеніемъ слушанія проповъди, равно какъ и отъ ближайшаго обращенія въ обыденной жизни, за исключеніемъ чисто діловыхъ отношеній, напр. купли-продажи и т. п. 1) Отлучение въ этомъ смыслъ названо великимъ, -и не трудно видъть, что наказаніе это, вопреки желанію реформаторовъ поставить отлученіе на чисто церковную почву, не осталось на этой почев, отразившись видимымъ образомъ на гражданскомъ положении лица отлучаемаго, тъмъ болъе, что отлучение совершалось публично, при торжественной обстановкъ, являясь съ чертами мъры позорящей, направлясь прямо противъ гражданской чести лица наказуемаго. По опредвлениять виртембергского церковного права, лицо, подлежащее отлученю, въ опредъленный воскресный день представлялось общинъ, и при этомъ прочитывалась экскоммуникаціонная формула <sup>2</sup>), по прочтеніи которой, служитель выводилъ отлученнаго изъ церкви. Въ каждой церкви отводилось особое помъщение, гдъ отлученные, въ воскресные и праздничные дни, стояли во время проповёди; предъ причастіемъ же служитель долженъ былъ выводить ихъ изъ церкви черезъ весь народъ. Остальнымъ членамъ общины,

<sup>1)</sup> Meier, crp. 561; Hinschius, crp. 10; Richter - Dove, § 227.

<sup>\*)</sup> Jhr lieben in Christo! Dieser (diese) NN ist im Laster des Gotteslästerung (Trunkenheit oder dergl.) bisher eine lange Zeit verhaftet gewesen. Und wiewohl vielfältige Ermahnungen und Strafen, beides durch Gottes Wort und weltliche Obrigkeit an ihm versuchet, so hat doch ihn solches alles nicht zu rechter christlichen Besserung bewegen wollen. Damit nun nicht durch ein räudiges Schaf die ganze Heerde verderbe und das böse ärgerliche Exempel gemeiner christlichen Versammlung schädlig und nachtheilig sei, dass auch Gottes Zorn und Strafe verhütet werde, so haben die Verordneten zur Administration der Kirchen diesen (NN) nach genugsamer Erfahrung aller Handlung erkannt, dass er bis auf seine öffentliche und beweisliche Besserung von der christlichen Kirche abgesondert, und des heiligen Nachtmahles unseres lieben Herrn Jesu Christi als unwürdig und davon ausgeschlossen sein soll. Dass er auch zu keinem Gevatter in Kinds Tauf gebraucht und zu keiner christlichen Versammlung (ausserhalb der Predigt Gottes Wort) zugelassen werde. Der allmächtige, barmherzige Gott wolle ihm seine Sünden zu erkennen geben, rechte Reue in ihm schaffen und zur Besserung des Lebens erwecken. Amen".

черезъ амтиана, воспрещалось всякое почетное сообщество съ отлученныхъ, (ehrliche Gesellschaft) напр. на брачныхъ и другихъ пиршествахъ; отлученному воспрещалось также иошеніе оружія <sup>1</sup>).

Если отлученный исправлялся, то наказаніе снималось консисторією, о чемъ опов'ящался и народъ; а если онъ не приходилъ въ себя и умиралъ, то члены общины не должны были присутствовать при его погребеніи. Наказаніе отлученіємъ, равно какъ и разр'яшеніе отъ отлученія, были обусловлены предварительнымъ разр'яшеніемъ свътской власти 2).

§ 16- Въ тѣхъ случаяхъ, когда отлученіе оказало желательное дѣйствіе и пасторъ засвидѣтельствовалъ предъ консисторією фактъ исправленія, отлученіе, съ вѣдома и одобренія свѣтской власти, снималось послѣ публичной кольнопреклоненной исповиди. Такимъ образомъ, заключительнымъ актомъ всей экскоммуникаціонной процедуры было публичное покаяніе. Но въ примѣненіи къ нѣкоторымъ спеціальнымъ преступленіямъ, именно къ плотскимъ (стітіпа сатпія) и преимущественно къ прелюбодѣянію, публичное покаяніе явилось съ характеромъ самостоятельнаго наказанія, безъ предварительной экскоммуникаціонной процедуры, и въ этомъ смыслѣ оно налагалось сначала отъ консисторій, а потомъ и отъ свѣтскихъ судовъ з). Виновные въ три послѣдовательныя воскресенья поставлялись предъ алтаремъ и послѣ исповѣди получали абсолюцію.

Протестантская церковная дисциплина приняла направленіе, противное желанію первыхъ реформаторовъ, не хотъвшихъ идти далъе малаго отлученія, благодаря тому именно положенію, въ которое событія поставили церковь въ отношеніи къ государству. Landesherr, въ качествъ преимущественнаго члена церкви (praecipuum ecclesiae membrum)

i) Böhmer, tit, XXXIX, § 55.

<sup>1)</sup> Hauber, Recht und Brauch der evangelisch — lutherischen Kirche Würtembergs in Sachen der Kircheuregiments, des Gottesdienstes und der Zucht. Stuttgart 1854, crp. 168.

<sup>\*)</sup> Meier, crp. 563; Richter - Dove, crp. 712.

и въ качествъ стража объихъ скрижалей закона (custos utriusque tabulae), сталъ во главъ церковнаго управленія. Отсюда объясняется поддержка церковнаго порядка не нравственно - исправительными мірами, а матеріальною силою. Начальство издавало предписанія и облагало свътскими наказаніями такія преступленія, которыя, собственно, не касались свътскаго порядка 1). Непосъщение богослужения стало наприм. наказываться денежнымъ штрафомъ, а въ случав повторенія, на нерадиваго надіваемъ быль желізный ошейникъ 2). Такимъ образомъ, разсуждало начальство, народъ должень быть побуждаемь къ страху Божіему, къ хожденію въ церковь, къ принятію св. таинствъ и проч. 3). Немудрено, что и публичное покаяніе, въ виду подобнаго положенія діль, получило характерь публичнаго осміннія. Присужденный къ церковному покаянію становился, обыкновенно, вив или въ самой церкви, въ железномъ ошейнике и долженъ былъ предъ алтаремъ испрашивать прощеніе, съ цълію доставленія удовлетворенія церкви 4). Любопытнымъ представляется также обычай, въ силу котораго падшихъ женщинъ сажали на двухъ особенныхъ скамьяхъ въ церкви, гдф онь должны были оставаться до конца своей жизни, если не выйдуть замужъ! Въ началъ XVIII стольтія усиливается въ практикъ обычай откупаться отъ церковнаго покаянія деньгами; въ нікоторых в містностяхь, притомъ, откупаться могли только лица образованныхъ классовъ: низшій же классъ долженъ быль получать наказаніе или порицаніе съ каоедры (Rüge von der Kanzel) 5). Обиліе мелкихъ территорій, съ распущенностью двора въ каждой изъ нихъ, не могло отозваться благопріятно на церковной жизни, когда пастору «von gnädiger Herrschaft befohlen ward die NN der Kirchenbusse zu entbinden». Одновременно съ усиленіемъ обычая откупаться отъ церковнаго

') Iacobson, II, crp. 622.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibidem, прим. 10. Указъ герцога Альбрехта прусскаго 1543 г.

<sup>)</sup> Ibid.

<sup>4)</sup> Ibid. crp. 623.

<sup>5)</sup> Fabri, crp. 60.

покаянія деньгами, въ Пруссіи было признано изъятіе придворныхъ служителей отъ всякой парохіальной связи, такъ что въ концъ концовъ, какъ говоритъ Рихтеръ, объектомъ церковной дисциплины сдълался одинъ лишь низшій классъ населенія.

§ 17. Какъ отлучение, такъ и публичное покаяние съ чертами полицейских принудительных мфръ, заключаютъ въ себъ, очевидно, глубокое противоръчіе идеъ церковныхъ наказаній, -и это противорвчіе не могло не бросаться въ глаза каждому мыслящему человъку. Отсюда объясняется то явленіе, что и отлученіе и публичное церковное покаяніе должны были, рано или поздно, выйдти изъ практики протестантскихъ церковныхъ общинъ. Естественнымъ последствіемъ извращенія церковной дисциплины, говорить Якобсонь, было совершенное ея паденіе 1). Съ отпаденіемъ же отлученія и публичнаго церковнаго покаянія, и самыя церковно-исправительныя міры вообще въ евангелической Германіи вышли изъ употребленія; сохранились, по выраженію Гиншіуса, только нъкоторые слъды, какъ бы отрывки церковной дисциплины 2). Впрочемъ, все-таки юридически возможными признаются слёдующія наказанія, изъ которыхъ нёкоторыя только въ отдёльныхъ мёстностяхъ, другія повсемёстно практикуются: 1) устраненіе отъ таинствъ и отъ богослуженія, равно какъ и совершенное исключение изъ религиознаго общества (Шлезвить - Голштейнъ, Гессенъ, Ганноверъ) 3); 2) запрещеніе церковнаго погребенія въ смыслѣ устраненія надгробной ръчи и звона 4), 3) лишеніе брачнаго вънца и опущеніе нівкоторых торжественных обрядностей при візнчанія, напр., пвнія съ аккомпаниментомъ органа и т. п. 5), 4) лиmeніе права воспріемничества <sup>6</sup>). Независимо отъ этого, такъ какъ въ последнее время устройство евангелическо-лю-

i) Crp. 623.

<sup>2)</sup> Commentar., crp. 11.

<sup>3)</sup> Ibidem.

<sup>4)</sup> Iacobson, crp. 514.

<sup>5)</sup> Ibidem, стр. 624. Меі ет, стр. 36, прим. 37.

<sup>3)</sup> Ibidem.

теранской церкви въ Германіи принимаєть въ себя болье и болье синодальныхъ, церковно-общественныхъ элементовъ, въ противоположность прежнему консисторіальному строю, и слъдовательно мірянамъ предоставляется участіє въ церковномъ управленіи; то, вмъстъ съ тъмъ, явилась возможность практиковать особенныя наказанія, относящіяся къ этимъ особымъ правамъ: лишеніе активнаго и пассивнаго права выбора въ члены общинно-церковныхъ совътовъ (Gemeindekirchenräthe), устраненіе отъ должности синодальнаго члена и увольненіе съ означенныхъ должностей 1).

<sup>\*)</sup> Hinschius, стр. 11. Richter-Dove, стр. 717 примвч. 4. Попытки постановки церковной дисциплины на церковно-общественную почву появляются еще весьма рано. Такъ напр. въ Виртембергв, для менве значительныхъ дисциплинарных в дёль, съ 1642 г. существовали особыя церковныя коллегіи, подъ именемъ церковныхъ конвентовъ, во главъ которыхъ стояли два директора: одинъ духовное лицо-местный пасторъ, другой-местный органъ свътской власти. Директоры, въ свою очередь, выбирали, по взаимному солашенію, двухъ или болье засъдателей изъ прихожанъ. Этотъ порядокъ быль измъненъ учрежденіемъ 1824 г., по которому право выбора засъдателей конвента перенесено на приходскій церковнохозяйственный совъть, управлявшій имущественными ділами церковно-приходской общины. Дальнівшая модификація внесена закономъ 25-го Января 1851 г., именно учрежденіемъ приходско-общинныхъ совътовъ (Pfarrgemeinderathen). На основаніи этого закона, учреждена коллегія церковныхъ пресвитеровъ (Collegium von Kirchenaltesten), для руковожденія церковно-общинною жизнію (für die Leitung deskirchlichen Gemeindelebens). Председатель — пасторъ; члены — отъ 4 до 15, смотря по численности прихода — выбираются самою общиною; активное право выбора принадлежить всемь достигшимъ 30 л. возраста, самостоятельнымъ лицамъ прихода, принадлежащимъ, разумъется, къ евангелической церкви, имъющимъ незанятнанную репутацію и чуждымъ тъхъ недостатвовъ, которые препятствують участію въ гражданскихъ общинныхъ выборахъ; нассивное право выбора условливается, кромъ названныхъ требованій, еще 40 л. возрастомъ. Пресвитерамъ, по § 2 учрежденія, принадлежить попечение о христіанской жизни и связанное съ этимъ попеченіемъ вліяніе ва воспитаніе дітей и на неженатую и незамужнюю молодежь. Они должны также наблюдать взаимно за ихъ собственнымъ поведеніемъ и прохожденіемъ должности, а также за поведеніемъ и исправностію пастора (Selbstcensur). Но они не обладають правомъ принудительнаго вызова виновныхъ в наложенія принудительных в мітрь. Въ этомъ состоить отличіе пресвитер скихъ коллегій оть прежнихъ церковныхъ конвентовъ, которымъ предоставдено было то и другое право (последнее проявлялось въ наложении денежнаго штрафа до 2 талеровъ и въ лишеніи свободы на время до двухъ сутокъ). Если принять въ соображение, что церковные конвенты имъли весьма.

Упадокъ церковной дисциплины, о которомъ упомянуто было выше, вызвалъ въ обществъ цълую литературу, относительно вопроса о возстановленіи этой дисциплины <sup>1</sup>). Образовалось нъсколько направленій: желанія и надежды однихъ устремлены къ возстановленію прежней церковной дисциплины, съ ея государственно-церковными предположеніями и послъдствіями; съ другой стороны раздались голоса не только противъ прежней государственно-церковной дисциплины, какъ «іерархическаго ограниченія евангелической свободы», но и противъ внъшнихъ церковныхъ институцій вообще <sup>2</sup>).

Между двумя крайностями явилось и третье,—примиряющее ихъ, направленіе. Въ этомъ отношеніи заслуживаетъ быть приведеннымъ мнѣніе одного изъ извѣстнѣйшихъ въ наукѣ церковнаго права ученыхъ протестантовъ Германіи—Рихтера. Отрицаніе церковной дисциплины, какъ ісрархическаго ограниченія евангелической свободы, основывается, по его мнѣнію, на заблужденіи, если оно отказываетъ церкви въ

широкую программу для своей діятельности, (наблюденіе за религіозно-нравственною жизнію прихожанъ, носкольку въ этихъ последнихъ проявлялись нерадение о воспитании детей, нерелигозность, неуважение въ святыне, суевъріе и сектаторство, грубыя и подающія соблазнъ выраженія) и что они, хотя въ частную жизнь, какъ принадлежащую исключительному пастырскому понеченію духовника, не должны были вторгаться, но могли все-таки въ этомъ случав двлать необходимыя представленія духовнику и требовать отъ него исполненія его духовническихъ обязанностей: то мы безъ труда поймемъ, почему явились во множествъ жалобы на полицейскую, существу церкви не сотвътствующую, натуру церковныхъ конвентовъ. См. Hauber, Recht und Brauch, стр. 171-178. Синодальныя черты въ устройствъ современной евангелическо-лютеранской церкви Германіи проявляются обыкновенно въ учрежденін "Kirchenvorstand'a", подъ которымъ разумжется церковно-общинный совыть (Gemeindekirchenrath, Presbyterium) состоящій всего чаще изъ приходскаго пастора и, покрайней мёрё, четырехъ, выбранныхъ общиною, лицъ. Этому совъту предоставляется въ нъкоторыхъ мъстностяхъ, вмъсть съ управленіемъ имущественными ділами приходской общины, также и церковно-исиравительная власть. Іасовзод, В. 1, s. 266-269. Richter-Dove стр. 451, прим. 3 и стр. 453, прим'вч. 7.

<sup>1)</sup> Cm. Richter-Dove, § 228 примѣч. \*.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Одинъ изъ представителей этого направленія—Фабри, какъ мы уже имъли случай замътить, доходить до отрицанія церковно-наказующей власти и перковныхъ наказаній вообще, утверждая, что слезы и молитва составляють дииственное оружіе церкви.

правъ тъхъ изъ ея членовъ, которые своимъ нехристіанскимъ поведеніемъ подають соблазнь, не допускать до такихъ дъйствій, которыя, если не болье, то по меньшей мъръ (schlechterdings), предполагають въ принимающемъ христіанскій образъ мыслей, и чрезъ это устранять возможность представленія, будто для участія въ церковныхъ дъйствіяхъ указанный образъ мыслей не необходимъ. Сторонники же перваго мивнія (о необходимости возстановленія церковной дисциплины въ ея прежнемъ видъ) равнымъ образомъ неправы, если они все спасеніе больной церкви видять лишь въ отдученіи и публичномъ покаяніи, исходящихъ отъ пастора и консисторіи. Этотъ родъ дисциплины близко граничить съ твиъ, что опасно для евангелическихъ понятій, и твиъ върнве не достигаль бы своей цвли, что свътское принуждение которое одно делало такую дисциплину возможною, не находится болве въ распоряжении церкви, да если бы и находилось, то должно быть отклонено церковію, такъ какъ оно поставило бы церковь въ близкія, родственныя отношенія съполицією. Если дисциплина должна им'ть успахъ, то нужно, чтобы она практиковалась съ содъйствіемъ общины и чтобы она вытекала изъ сознанія самой общины 1).

Въ заключение представленнаго нами очерка истории общихъ церковныхъ наказаній въ евангелическо - лютеранской церкви, мы позволимъ себѣ привести еще одинъ взглядъ того же Рихтера на границы, между которыми, по его мнѣнію, должна вращаться церковно-исправительная власть. Если, говорить онъ, при разграниченіи областей государственной и церковной, первой предоставляется исключительное примъненіе гражданскихъ наказаній и полицейскихъ мѣръ, Церковь же ограничивается примъненіемъ своихъ собственныхъ исправительныхъ средствъ; то, съ другой стороны изъ этого уже самаго слъдуетъ, что исправительныя мъры Церкви не могутъ примъняться лишь къ опредъленнымъ отдъльнымъ деликтамъ, а должны имъть мъсто вообще противъ порочнаго поведенія и фактически засвидътельствованнаго неуваженія къ религіи

i) Richter-Dove, стр. 715 и сл.

и церкви. При оживленіи дисциплины, которое сдълалось возможнымъ, благодаря возрожденію евангелической общинной жизни, для предупрежденія злоупотребленій отлученіемъ, слъдуетъ постановить, что евангелическій принципъ исключенія изъ церкви, равно какъ недопущенія къ евхаристіи и другимъ дъйствіямъ, которыя (какъ напр. воспріемничество) относятся къ богослужебной жизни, только тогда имъетъ свое оправданіе, когда христіанской общинъ подается публичный соблазнъ нарушеніемъ запов'ядей, основанныхъ на воль Божіей, воспринятыхъ общественнымъ правосознаніемъ и, поэтому, признаваемыхъ за безусловно обязательныя (indispensabel). Во всёхъ же случаяхъ, гдё дёло идеть о нарушеніи человъческих постановленій, относящихся до церковно-общинной жизни, или объ уклоненіи отъ исполненія обязанностей, вытекающихъ изъ внъшняго церковнаго общенія, (напр. неплатежъ церковно-приходскихъ налоговъ), не должны быть допускаемы какія либо другія исправительныя міры, кромі лишенія права голоса въ церковно-общинныхъ ділахъ или избираемости въ церковно-почетныя должности 1).

<sup>1)</sup> Richter-Dove, crp. 721. Cp. Meier, § 210. not. II.

## ГЛАВА ІУ.

## Исторія общихъ церковныхъ наказаній въ русской православной Церкви.

§ 18. Русь приняла въру православную отъ грековъ и, вивств съ вврою, должна была заимствовать отъ нихъ также и начала церковнаго права. Уже въ первыя времена своего существованія, русская Церковь иміла въ славянскомъ переводъ тъ же самые два номоканона, какіе употреблялись тогда въ церкви греческой, т. е. номоканонъ Іоанна Схоластика и номоканонъ въ XIV титудахъ, изъ которыхъ первый быль переведень въ Болгаріи, можеть быть, еще во времена св. Меоодія 1). Уставы о церковныхъ судахъ, данные различными князьями, начиная съ Владиміра равноапостольнаго, ссылаются вездъ на греческій номоканонъ, какъ на основаніе своихъ постановленій. Вездъ повторяется одна и та же типическая фраза: «возэръвъ въ греческій номоканонъ» 2), или: «растворивше греческій номоканонъ» 3), «възрівь въ манаканунъ греческій» 4), какъ и впослъдствіи льтописи часто указывають на номоканонь, какъ на непремънное руководство

<sup>1)</sup> Проф. Павловъ, Первоначальный славянорусскій номованонъ. Казань. 1869. стр. 61.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Преосв. Макарій, Исторія русской Церкви. Спб. 1857. І, прим'яч. 236.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) Ibidem, примѣч. 240.

Летописецъ Переяславля суздальскаго, изд. кн. Оболенскаго. Москва. 1851 г., стр. 34.

суда Церкви. Такимъ образомъ, въ особенности, и въ отношеній къ изследуемому нами вопросу, основою и руководствомъ для наказующей деятельности Церкви должны были служить тв же начала, какія указаны были при разсмотреніи исторіи церковныхъ наказаній на востокъ. Съ другой стороны, возникновеніе Церкви въ средъ народа, имъвшаго свои бытовыя особенности и своеобразное міросозерцаніе, не могло не повести къ нъкоторымъ явленіямъ, отчасти аналогическимъ съ тъми явленіями, которыя представляеть исторія возникновенія и распространенія христіанской церкви на западъ, отчасти составляющимъ оригинальную особенность русской жизни и, во всякомъ случав, далеко уклонившимся отъ византійскаго образца. Византійское вліяніе и особенности народнаго славянскаго быта и народныхъ славянскихь воззрвній-воть тв два фактора, подъ взаимодъйствіемъ которыхъ развивалась практика Церкви относительно наказаній на Руси. Нам'втить въ особенности тъ явленія, въ которыхъ сказалось то или другое вліяніе, прежде историческаго разсмотрівнія судьбы отдільныхъ наказаній, практиковавшихся русскою Церковію, и независимо отъ этого разсмотрвнія, - такова мысль, лежащая въ основаніи настоящаго §а.

Что касается, вопервыхъ, византійскаго вліянія, то необходимо имъть въ виду, что русская Церковь получила въ наследство отъ греческой не только лишь вселенское каноническое законодательство, какъ собраніе церковныхъ каноновъ, выработанныхъ самою Церковію, но она получила номоканона, т. е. вибств съ каноническимъ законодательствомъ приняла къ руководству и тв начала, которыми проникнуто было законодательство византійскихъ императоровъ, относящееся до Церкви. Другими словами, свътская власть на Руси, благодаря византійскимъ традиціямъ, должна была стать въ тоже положение относительно Церкви, какое заняли византійскіе императоры со времени Константина Великаго. Если византійско-императорское церковное полновластіе не превратилось, вследъ за принятіемъ русскими христіанства, въ великокняжеское церковное полновластіе: то это не значить, чтобы византійскія идеи касательно отношеній свътской власти къ вопросамъ церковной жизни не были усвоены русскимъ правосознаніемъ. Это значить только, что воззрвнія, сложившіяся въ развитомъ государствъ, были непримънимы пока къ государству вновь возникающему, гдв сама власть государственная была поставлена недостаточно твердо, гдъ требовалось протеченіе въковъ для выясненія въ сознаніи народа самаго принципа верховной власти, гдв власть эта была безсильна, вслёдстіе раздробленности и безсилія отдёльныхъ княжествъ, гдв сама севтская власть нуждалась въ руководствъ и помощи со стороны Церкви, во главъ которой стояли духовныя лица, - представители высшей цивилизаціи. сравнительно съ туземною. Но даже и въ эпоху первыхъ князей русскихъ, какъ мы увидимъ, византійскія идеи, гдф голько возможно было, находили примъненіе къ русской жизни. Тъмъ яснъе должно было обнаружиться ихъ вліяніе съ того времени, какъ удёльно-вёчевая рознь уступила мёсто московскому единодержавію и самодержавію. Верховная государственная власть становится въ ближайшее отношение къ интересамъ Церкви, религіи и христіанской нравственности: уклоненія отъ истинъ віры и отъ исполненія церковныхъ заповедей вообще разсматриваются какъ действія, нетерпимыя въ государствъ, караемыя государственными законами. Въ этомъ отношеніи прежде всего обращаеть на себя вниманіе одинъ разрядъ церковныхъ преступленій — это именно ереси 1). Было бы ошибкою думать, чтобы ереси когда либо у насъ были дёломъ, подлежащимъ церковному суду въ томъ смысль. въ какомъ входили въ компетенцію этого суда дру-

<sup>\*)</sup> Въ наши лѣтописи заносились факты изъ византійской церковной жизви, факты, которые могли служить молодому народу нагляднымъ образцомъ
мя подражанія. Такъ напр. объ епископѣ Иларіонѣ меглинскомъ, жившемъ
при Мануилѣ Порфирогенитѣ, разсказывается, что Мануилъ написалъ въ
Вларіону, "яко да и богомильскую ересь до конца отъ стада Христова очистич, елицы не хотятъ приступити къ соборной церкви, во изгнаніе послати; такоже и манихей, и арменъ, не покоряющихся всѣхъ, святый (Иларіовъ) во изгнаніе посла и заточеніа различна". Никон. лѣтоп. стр. 148. (П.
С. Р. Л. т. ІХ).

гія преступленія <sup>1</sup>). Ересь всегда у насъ была государственнымъ преступленіемъ; Церковь, осуждая на соборъ цълую ересь со всъми ея настоящими и будущими послъдователями,

<sup>&#</sup>x27;) Неволинъ (О простр. церк. суда въ Россіи до Петра В. П. С. С. т. VI. стр. 349) говорить, что ересь является подсудною церковной власти вавъ въ уставъ св. Владиміра, такъ и въ другихъ древнихъ и новыхъ памятникахъ; расколы, какъ скоро они возникли у насъ, слълались тотчасъ, по свидетельству исторіи, также предметомъ суда церковнаго. Въ доказательство своего положенія относительно ересей, Неволинъ указываеть на изв'ястія и акты объ еретикахъ: Адріант и Дмитръ, Мартинт Армянинть, Сенть, стригодьникахъ, жиловствующихъ и т. л., замъчая приэтомъ, что противъ еретиковъ действовала и ногда своимъ судомъ и светская власть (прим. 269). Но что касается устава Владиміра, то въ немъ значится между преступными дъяніями, подлежащими суду церковному, не ересь, а уреканіе еретичествомъ, т. е. обозваніе кого-либо браннымъ именемъ еретика. Затемъ, известія и акты объ еретикахъ показывають, что соборы, состоявшіе изъ представителей ісрархіи съ одной стороны, и великаго князя, вноследствін царя московскаго съ его синклитомъ-съ другой, присуждали еретиковь къ такимъ наказаніямъ, которыя въ принципъ всегда считались абломъ свътской власти. Объ Иванъ III въ лътописи говорится: "киязь великій Иванъ Васильевичь и сынь его князь великій Василій Ивановичь съ отпомъ своимъ Симономъ митрополитомъ, и съ епископы, и со всемъ соборомъ обыскаща еретиковь и повельша лихихъ смертною вазнію вазнити, иныхъ сожгоща въ клетер... инымъ повелеща языка урезати... а иныхъ въ заточенье послаша, а иныхъ по монастыремът. Соф. І лът. подъ 7013 (П. С Р. Л. т. VI). Ср. Воскрес. стр. 220 (П. С. Р. Л. т. VIII). См. также Приб. въ Инат. подъ 1438 г. (П. С. Р. Л. т. II). Принимая во внимание составъ освященныхъ соборовъ и характеръ мфръ, принимаемыхъ ими относительно еретиковъ, впоследствии и раскольниковъ, правильне будетъ сказать, что Церковь констатировала факть преступности, осуждая приэтомъ то или другое лжеученіе, послів чего расправа съ отлільными еретиками, какъ настоящими, такъ и будущими, принималась уже на себя государствомъ. Можно видёть, что не только въ поздивищия, но и въ древиващия времена существованія христіанской церкви на Руси, ръшенія соборовъ имън свою санкцію въ воль того или другого князя. Еретикъ Дмитръ, напримъръ, былъ обличенъ и сосланъ въ заточеніе въ митрополичій городъ Синелецъ, по повельню великаго князя (Преосв. Макарій, Ист. Рус. ц. П, 255); соборъ, осудившій кієво - печерскаго архимандрита Подикарпа, быль созвань Метиславомь, княземь кіевскимь (Ibid. III, 84). Во времена поздивнини церковная власть выступаеть, правда, иногда съ чисто - карательными м'врами противъ еретиковъ, но только въ качеств всяоднителя воли великаго князя, или въ несомивниой уверенности, что жеры ел будуть одобрены великимъ княземъ. Такъ, о Генналів новгородсвекь гетописецъ сообщаеть следующее: "Геннадій архіопископъ ереп**вые заиска и об**лими вр Новрю ободр: поветрије и везикаю кназа ува-

подобно тому, какъ дълала это Перковь греческая, въ сущности только, такъ сказать, констатировала преступность факта: но затъмъ противъ еретиковъ выступала, во всеоружіи карательныхъ мъръ, государственная власть. Что такое была ересь по понятіямъ византійскимъ? Не только преступленіе противъ каноновъ, но и противъ законовъ. Если уже въ Византіи возможны были соборныя постановленія о сожженіи еретиковъ, то нътъ ничего удивительнаго, что подобные приговоры могли имъть мъсто на соборахъ русской Церкви, гдъ царь, также какъ въ Византіи императоръ, быль членомъ собора, бралъ на себя иниціативу созванія собора, дълаль запросы отцамъ собора о недостаткахъ, вкравшихся въ церковную жизнь, и о средствахъ къ устраненію этихъ недостатковъ, -- но съ тъмъ различіемъ противъ византійскихъ порядковъ, что царь быль болве открыть для религіозно-правственнаго вліянія на него со стороны церковной власти, чъмъ это можно сказать о византійскихъ императорахъ, и что, затъмъ, царь московскій и всея Русіи еще въ большей степени, чёмъ византійскій императоръ, считалъ своею моральною обязанностію, въ качествъ върнаго сына Церкви, но не главы, служить интересамъ церковнымъ всеми теми могущественными средствами, которыя находились въ его распоряжении. Церковная іерархія внушала царямъ относительно еретиковъть же обязанности, которыя нъкогда выставлены были на видъ Владиміру святому относительно разбойниковъ. Лишь только Москва подняла знамя государственнаго объединенія и само-

на Васильевича всен Руси и по благословенію преосвящ, митрополита Зосимы, Геннадей владыка однихъ велѣлъ жечи на Духовскомъ полѣ, иныхъ торговые казни предали, а иныхъ въ заточеніе посла, а иные въ Литву сбѣжали, а иные въ Нѣмци". Новгород. 2 лѣт. подъ 1485 г. (П. С. Р. Л. т. П.). О томъ же Геннадіѣ разсказывается, что онъ "за 40 версть повельваще еретиковъ всажати на коня въ сѣдла ючныя, и одежа ихъ повелѣ обращати передомъ назадъ, и хребтомъ повель обращати ихъ къ главамъ конскимъ, яко да зрятъ на западъ въ уготованный имъ огнь, а на главы въ повель взложити племы берестены остры, яко бѣсовскіе, а еловцы мочальные, а вѣнцы соломенные, съ сѣномъ смѣшаны, а мишени писаны на шлемѣхъ черниломъ: "се есть сатаніино воинство" и повель водити по граду, и срѣтающимъ ихъ плевати на нихъ и глаголати: "се врази Божім вристіанстіи хульницы", потомъ же повель ноджещи шлемы иже на гламатальть". Прод. Др. Рос. Вивл. т. XIV стр. 134—135.

державія, создается цізая теорія о необходимости подвергать преступниковъ противъ въры градскому суду и градскимъ казнямъ. Теорія эта, высказанная во всей ея ръзкости преподобн. Іосифомъ волоцкимъ, держалась непоколебимо и проводилась на практикъ впродолжение всего московскаго періода русской исторіи, т. е. до временъ Петра Великаго, который взглянуль на дёло съ чисто государственной точки зрёнія, не какъ преимущественный сынъ Перкви, а какъ самодержавный глава государства, въ устройство котораго введена имъ и церковь, какъ часть государства. Препод. Іосифъ волоцкій разсуждаетъ, что «гръщника или еретика убити молитвою или руками едино есть», и проситъ государя своимъ царскимъ судомъ искоренить той злый плевелъ еретическій въ конецъ: въ примъръ представляетъ Финееса, убившаго израильтянина; Петра, поразившаго Елиму волхва; Льва катанскаго, который волхва епитрахилью связаль и сожегь, самъ же вышель изъ огня невредимъ 1). Тотъ же взглядъ на необходимость преданія градскимъ казнямъ лицъ, не покоряющихся истинъ, встръчаемъ въ грамотъ патріарха Филарета 2), въ постановленіяхъ московскаго собора 1667 г. з), въ «статьяхъ о святительскихъ судахъ», явившихся въ 1700 г. при патріарх Адріан в 1. Этотъ взглядъ проводилъ, — не совсъмъ, впрочемъ, удачно — Стефанъ Яворскій 5); не отказывалась отъ этого взгляда и церковная власть на первыхъ порахъ существованія св. Синода 6).

<sup>4)</sup> Продолж. Др. Вивл. т. XVI, стр. 424.

<sup>2)</sup> Рум. Собр Гос. Гр. и Дог. т. Ш. № 60. Здісь ділается даже невірная ссылка на апостола, который, будто бы, злобныхъ повеліваеть граскимъ судіямъ предаяти во истлініе тілеси, да духъ спасется.

в) На вопросъ: "аще еретики и раскольники, подобаетъ ли наказатися градскимъ закономъ, или токмо церковнымъ наказаніемъ"? отвѣтъ дѣдается такой: "ей, подобаетъ ихъ наказати и градскимъ казненіемъ". Аргументатація строится на примѣрахъ изъ византійской государственно-церковной практики, причемъ за образецъ для подражанія представляются дѣйствія Өеодосія на П всел. соб., Маркіана и Пульхеріи на 1V, Юстиніана на константинопольскомъ и т. д. П. С. Зак. № 412.

Кадачовъ, О значенін кормчей въ системъ древняго русскаго права. Москва, 1850, въ Прилож. стр. 75.

<sup>5)</sup> Чистовичъ, Өеофанъ Прокоповичъ и его время. Спб. 1868, стр. 64-65 и 109.

<sup>°)</sup> Въ 1723 г. въ синоде заготовленъ быль, по доношению епископа Вар-

Почти все, сказанное выше объ еретикахъ, можетъ быть примънено также и къ волшебству. По уставу св. Владиміра, оно значится въ числъ предметовъ епископскаго суда, но потомъ ни въ одной изъ извъстныхъ намъ редакцій устава Ярославова о волшебствъ не говорится ни слова. Что бы это значило? Надобно полагать, что псстановленіе устава Владиміра о волшебствъ не могло получить практической силы, оказалось непримънимымъ къ жизни 1). Стоитъ только припомнить, съ какимъ характеромъ выступали волхвы въ древней исторіи; это не были люди только, такъ сказать, субъективно виновные въ близкихъ сношеніяхъ съ дьяволомъ, - это были опасные пропагандисты отживающаго язычества и деятельные враги зарождающагося христіанства; мало этого, они возбуждали въ народъ волненія и смуты, совершали возмутительныя злодъянія. Таковы волхвы, съ которыми имъль дъло Янъ, сынъ Вышатинъ <sup>2</sup>), такимъ же представляется и тотъ волхвъ, котораго собственноручно убилъ новгородскій князь Гльбъ 3). Уже этихъ двухъ опытовъ было достаточно для того, чтобы убъдиться въ практической неосуществимости устава Владимірова, относительно волшебства. Въ вопросъ о волшебствъ задъвался вопросъ о сохранении общественнаго мира, о подавленіи опаснаго движенія въ народѣ 1); съ по-

лаама, подробный докладъ о тѣхъ мѣрахъ, какія Церковь, по соборнымъ и отеческимъ правиламъ и царскимъ указамъ, имѣетъ право принимать противъ еретиковъ и раскольниковъ: основная мысль доклада та, что совершенно законно предавать церковныхъ противниковъ градскому суду. По докладу этому не послѣдовало никакой резолюціи. Дѣло оставалось безъ всякаго движенія до 1741 г., а въ этомъ году, 14 октября, положено сдать его въ архивъ на томъ основаніи, что "о всѣхъ раскольникахъ къ генеральному опредѣленію имѣетъ быть съ правит. сенатомъ конференція". О п и с. докум. и дѣлъ, хран. въ арх. св. син. т. І. № 407.

<sup>\*)</sup> Какъ гръ́ховное дъйствіе единичнаго лица, волшебство, конечно, могло быть предметомъ и духовнаго суда, о чемъ и свидътельствуютъ напр. Илія на вопросы Кирика (Калайдовичъ, Пам. Рос. Слов. ХП встр. 202) и посланіе митр. Фотія Новгородцамъ, (А. Э. 1, № 369).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Татищевъ, Истор. росс. Москва, 1768 I, стр. 47.

<sup>1)</sup> Ibidem, crp. 48.

<sup>4)</sup> Ср. взглядъ профессора Чебышова-Дмитріева, О преступномъ дъйствіп по русскому допетровскому праву. Казань, 1862, стр. 118.

добнымъ характеромъ въ византійской имперіи волхвы не выступали. Поэтому, если сначала и казалось Владиміру и руководившему имъ епископу-греку, --который приэтомъ, конечно, могъ выходить только изъ того понятія о волшебствъ, которое онъ вынесъ изъ Византіи, —вполнъ цълесообразнымъ и приличнымъ отнести волхвование къ числу предметовъ, въдаемыхъ церковными судами: то, въ виду подобныхъ опытовъ. понятнымъ становится, почему въ позднъйшихъ уставахъ о волшебствъ не упоминается и почему, напротивъ, и въ позднъйшее время встръчаются неръдкіе факты народной расправы съ волхвами 1). Само собою разумъется, что противъ волхвовъ выступали и епископы, но только не въ качествъ судей. а какъ лица, желавшія вліять на толпу и на самихъ волхвовъ авторитетомъ своего святительства; за ними стояда княжеская власть, держа наготовъ оружіе противъ виновника смуть. Прошли въка со времени бълозерской и новгородской исторій. и вотъ мы видимъ, что отцы стоглаваго собора прямо говорятъ царю, по поводу предложеннаго имъ вопроса относительно волхвовъ: «а тебъ государю учинити свою царскую заповѣдь» 2).

Царская гроза была направлена не противъ однихъ только ересей и расколовъ; царь является не только блюстителемъ цълости православія отъ еретическихъ искаженій, но и блюстителемъ вообще христіанской нравственности и церковной дисциплины. На этой идеъ построены всъ постановленія стоглаваго собора <sup>3</sup>). Въ одномъ изъ дополнительныхъ указовъ къ судебнику, по цареву и великаго князя слову, повельвается Андрею Берсеневу да Хозяину Тютину велъти по торгамъ кликати: «чтобы православные христіане, отъ мала и до велика, именемъ Божіимъ во лжу не клялись, и на кривъ креста не цъловали, и иными неподобными клятвами

¹) П. С. Р. Л. V. подъ 1411. Донолн. въ А. И. I, № 22.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Соборъ сдёлалъ различіе между самими волхвами, чародёями и кудесниками, и между лицами, перенимающими у нихъ: первымъ угрожается великою опалою отъ царя, послёднимъ—отверженіемъ и проклятіемъ по терковнымъ правиламъ. Стогл. изд. Кожанчикова, гл. 41, вопр. 17.

<sup>\*)</sup> См. въ особенности гл. 41 и 34.

не клялись, и матерны бы не лаялись, и отцомъ и матерью скверными ръчами другъ друга не упрекали, и всякими бы неподобными ръчами скверными другъ друга не укоряли, и бородъ бы не брили и не обсъкали, и усовъ бы не подстригали, и къ волхвомъ бы и чародъемъ и звъздочетцемъ волхвовати не ходили, и у поль бы чародъи не были; а которые безчинники, забывъ страхъ Божій и царскую заповъдь учнутъ.... и тъмъ быти отъ царя и великаго князя въ великой опаль, по градскимъ законамъ; а отъ святителей имъ же быти въ духовномъ запрещеніи, по священнымъ правиламъ» 1). Здъсь еще, какъ видно, царскій судъ съ градскою казнію идеть параллельно съ суждениемъ со стороны Церкви. Но иногда о церковномъ судъ и церковныхъ наказаніяхъ совстиъ не говорится. Въ 1649 г. верхотурскій воевода Рафъ Всеволожскій посылаеть память прикащику ирбитской слободы съ приказаніемъ объявить царскій указъ нижеслідующаго содержанія: чтобы въ ирбитской слобод' мірскіе всяких чиновъ люди, и жены ихъ и дъти, въ воскресенье и въ господскіе дни и великихъ святыхъ къ церквамъ Божіимъ къ пенію приходили и въ церкви Божіей стояли межь себя смирно, въ пъніе никакихъ ръчей не говорили и слушали бы церковнаго пънія со страхомъ и со всякимъ благочестіемъ, внимательно, и отцовъ свои духовныхъ и учительныхъ людей наказанья и ученія слушали, и отъ безмірнаго пьянаго питья уклонилися и были въ трезвости, и скомороховъ съ домрами и съ гусльми и съ волынками и со всякими играми, и ворожей, мужиковъ и бабъ, къ больнымъ и къ младенцамъ и въ домъ къ себъ не призывали, и въ первый день луны не смотръли, и въ громъ на ръкахъ и озерахъ не купалися, и съ серебра по домамъ не умывалися, и олова и воску не лили, и зернью и картами и шахматами и лодыгами не играли, и медвъдей не водили, и съ сучками не плясали, и никакихъ бъсовскихъ дълъ не творили, и на бракахъ пъсней бъсовскихъ не пъли, и никакихъ срамныхъ словъ не говорили. и по ночамъ на улицахъ и на поляхъ богомерзкихъ и скверныхъ пъсень не пъли, и сами

<sup>4)</sup> A. H. I, № 154, II; T. IV, № 6.

не плясали, и въ ладони не били, и всякихъ бъсовскихъ игръ не слушали, и кулачныхъ боевъ межь себя не дълали и на качеляхъ никакихъ не качалися, и на доскахъ мужской и женскій полъ не скакали, и личинъ на себя не накладывали, и кобылокъ бъсовскихъ не наряжали, и на свадьбахъ безчинства и сквернословія не дълали. А гдъ объявятся домры и сурны и гудки и гусли и хари и всякіе гудебные бъсовскіе сосуды, и тебъ бы то все вельть выломать, и изломавъ тъ бъсовскія игры вельть сжечь; а которые люди отъ того ото всего богомерзкаго дъла не отстануть и учнутъ впередъ такова богомерзкаго дъла держаться, и тебъ бы по государеву указу тъмъ людямъ чинить наказанье: гдъ такое въ ирбитской слободъ безчиніе объявится, или кто на кого такое безчиніе скажетъ, и ты бы тъхъ людей вельоло бито батоги» 1).

Отношеніе свътской власти къ вопросамъ, касающимся порядка церковной жизни, имъетъ важное значеніе въ исторіи церковныхъ наказаній, такъ какъ, вопервыхъ, отношеніемъ этимъ объясняется, почему у насъ общія церковныя наказанія не влекли за собою какихъ-либо невыгодныхъ послъдствій для гражданскаго положенія лица въ государствъ,—

<sup>1)</sup> А. И. IV, № 35. Около тогоже времени другой воевода получаеть царскую грамоту съ предписаніемъ: "на Москвѣ и во всѣхъ городахъ всемъ православнымъ христіанамъ въ Филипповъ пость поститися со всякимъ благоговениемъ, по правиламъ св. отежъ и по уставамъ, и во время божественнаго пънія въ церкви стоять со страхомъ и молитву творить безпрестанно, а разговоровь и шептанія и никакихъ рѣчей межь себя не говорить", причемъ ослушникамъ грозитъ наказаніе отъ царя. 1 П. С. 3. № 47. Замъчателенъ также указъ 1 марта 1674 г. Въ немъ говорится: "стольники и стрянчіе и дворяне московскіе и жильцы и городовые дворяне и дъти боярскіе и всякихъ чиновъ люди! Великій государь вельль вамъ сказать: нынъ приспъ время святаго и великаго поста къ покаянію на очищение отъ гръхъ всъмъ православнымъ христіанамъ, и вы-бъ приходили къ церкви Божіей по вся дни и модились Господу Богу, и у отдовъ своихъ духовныхъ исповъдывались, а которые сподобятся святыхъ божінхъ таннъ и тв причащались, также и домочадцемъ своимъ велъли къ перкпамъ Божінмъ приходить и испов'ядыватьсяжъ, а въ соборъ и по приходжимъ церквамъ указалъ великій государь досматривать, кто учнеть приодить; а которые къ церквамъ Божіниъ для моленія приходить и постиися не стануть, и темъ отъ велинаго государя быть въ наназань в. Ibid, £ 570.

потому что карательныя мёры противъ преступленій церковныхъ должны быть разсматриваемы не какъ последствія церковнаго наказанія, а какъ наказанія за преступленіе противъ государственныхъ законовъ 1)-, и такъ какъ, вовторыхъ, кругъ примъненія церковію ея собственныхъ, церковныхъ средствъ долженъ былъ необходимо сузиться 2). Къ этому нужно присоединить еще то любопытное явленіе, объясняющееся также указаннымъ отношеніемъ государственной власти къ церкви. что царская власть выступала противъ нарушеній церковнаго порядка не только съ своими государственно-карательными мърами, но пользовалась часто и наказаніями церковными, какова напр. отсылка въ такъ называемое монастырское подначальство 3). Наоборотъ, церковь, съ своей стороны. какъ показано будетъ при дальнъйшемъ изложеніи, приняла въ свою практику наказанія чисто світскія, куда относятся, главнымъ образомъ, тълесныя наказанія.

о) Попытка внести въ ученіе о церковныхъ наказаніяхъ западно - евронейскую конструкцію, сдѣланная Петромъ Великимъ, какъ и сдѣдовало ожидать, не могла быть успѣшна, такъ какъ она заключала въ себѣ противорѣчіе и прежнему положенію Церкви въ государствѣ, и вновь имъ самимъ созданному положенію.

Терархи не всегда грозять гнѣвомъ только Божінмъ и наказаніями церковными, но и царской опалой. А. И. І. № 154; ІV, № 35; Доп. А. И. П. № 92 и др. Прод. Др. Вивліов. XIV, стр. 153. На соборѣ 1681 г. царю Өедөрү Алексвевичу было продложено, чтобы великій государь указаль отставить церковныя казни, клятвы на люди не налагать и въчною смертію ихъ не убивать (рѣчь идеть спеціально о клятвопреступленіи), чтобы великій государь изволиль тімь людямь наложити свой государевь указь, прещение и страхъ по градскимъ законамъ, кто чего за какую вину достоинъ. А. И. V. № 75. Или напр. строитель монастыря, по поводу присылки къ нему одного лица "для учиненія монастырскаго поученія", пишеть челобитную ва парское имя: "у насъ де богомольцевь вашихъ мъсто бъдное и поучить его за его воровство некому и нельзя: милосердые государи! велите его наказать градскимъ наказаніемъ, чего онъ по вин'в своей противъ вашего великихъ государей указу достоинъ". Доп. А. И. XI, № 11. Кошихинъ, (О Россін въ царствов. Алексія Михайловича, Спб. 1840 г., гл. VII, стр. 92), перечисляя виды казней, практиковавшихся въ его время, и останавливаясь въ частности на членовредительныхъ наказаніяхъ, говорить, что наказанія эти налагались между прочимь и за церковную за малую вину.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) А. И. III, № 227. V, №№ 2, 253, 278; Доп. А. И. П, №№ 190, 223; IV. № 99; X, №№ 5, 110. А. Э. III, №№ 104, 249; IV, № 154 и др.

Независимо отъ вліянія византійскихъ воззрѣній на самов образованіе отношеній между світскою властію и вопросами церковной жизни, византійское вліяніе на первыхъ же порахъ обнаружилось самымъ очевиднымъ образомъ въ примъненіи Церковію тёлесныхъ членовредительныхъ наказаній въ смыслъ греческаго уголовнаго законолательства. Въ Византіи всв наказанія подобнаго рода налагались государственными судами, а не церковными; на Руси, при первыхъ князьяхъ, этотъ порядокъ оказался непримънимымъ, потому что народное право не допускало тълесныхъ наказаній. Владиміръ, который ввелъ было смертную казнь съ въдома дуковенства противъ разбойниковъ, долженъ былъ, однако, возвратиться къ прежнему порядку, къ системъ виръ. — нововведеніе, очевидно, шло въ разрізъ съ народными воззрівніями. Князь и не пошелъ противъ этихъ воззрвній; но это не мъшало іерархіи церковной, дъйствовавшей по греческому номоканону и призванной не затъмъ, чтобы подчиняться началамъ національнаго права, а затёмъ, чтобы преобразовывать ихъ во имя высшихъ началъ греческой цивилизаціи, взять на себя отчасти ту роль, которая въ Византіи принадлежала свътской власти 1). Впрочемъ, кругъ примъненія церковною властію тёлесных в наказаній въ эпоху первых в князей, да и вообще во всю ту эпоху, когда уголовное право государства еще не усвоило себъ этихъ наказаній, не могъ быть широкъ: преступленія противъ различныхъ заповъдей церкви были обложены денежными пенями въ пользу епископа или митрополита. Изъ лътописныхъ свидътельствъ видно, что тълесныя членовредительныя наказанія имёли мёсто не противъ мірянъ. а противъ лицъ духовныхъ, или вообще противъ лицъ, которыя были «своими» для епископа, принадлежали къ категоріи церковныхъ, или домовныхъ людей, и которыхъ епископъ или митрополить, по выраженію устава Ярослава, могь «обрядить» по своей волъ, т. е. могъ наказать по своему усмотръ-

<sup>4)</sup> Ср. Суховъ, Обычно народныя и княжескія наказанія по древнерусскому уголовному праву (Юрид. Вѣстн. за 1874 г. кн. 1 стр. 106—107; кн. III, стр. 36).

нію і). Впрочемъ, ниже мы еще возвратимся къ этому предмету.

Таковы тъ явленія, въ которыхъ обнаружилось вліяніе византійскихъ идей по отношенію къ предмету нашего изслъдованія. Посмотримъ теперь на тъ явленія, на которыхъ сказалось вліяніе славянскихъ воззръній и народно-славянскаго быта.

Христіанство явилось на Руси, какъ и у западныхъ народовъ, въ ту эпоху, когда уголовныхъ наказаній въ собственномъ смыслъ почти не существовало, когда месть и, рядомъ съ нею, система денежныхъ выкуповъ, въ формъ виръ, продажъ, головничества, являлись главными средствами возстановленія правоваго порядка. Если Церковь не могла помириться съ местію, какъ явленіемъ, стоящимъ въ непримиримомъ противоръчіи съ идеями христіанства, и усиленно дъйствовала противъ нея, такъ что при внукахъ св. Владиміра месть была совершенно изгнана изъ юридической жизни: то. напротивъ. съ системою денежныхъ выкуповъ Церковь безъ труда могла примириться и основать на ней свою собственную судебную практику. По идеъ очищенія совъсти, установившейся на востокъ, наказаніе было, въ сущности, также уплатой чего-то должнаго, освобожденіемъ отъ бремени, лежащаго на душъ: по національно-славянскимъ воззрёніямъ, преступникъ, въ силу самаго факта преступленія, становился должникомъ жертвы, или его родственниковъ, и князя. Но если въ последнемъ случав этоть долгь можно было загладить уплатой извъстной части имущества, то весьма естественно было перенесеніе того же самаго взгляда и въ область церковно-судебной практики, тъмъ болъе, что денежныя наказанія, не теряя характера реакціи противъ церковныхъ преступленій, въ то же время представляли одно изъ наиболье пригодныхъ средствъ къ обезпеченію Церкви и церковныхъ установленій въ имущественномъ отношении, хотя и не видно, чтобы денежные выжуны явились въ полномъ смыслъ какъ суррогатъ покаянія иди епитиміи. Даже и на область внутренняго суда славянскія воз-

<sup>1)</sup> См. ниже рубрику: "телесныя наказанія".

арънія не остались безъ значительнаго вліянія. Вылъ уже приведенъ нами въ одномъ мъстъ взглядъ Кирика и Нифонта новгородскаго, въ силу котораго представляется весьма естественнымъ несеніе епитиміи не самимъ виновнымъ, но третьими лицами, подобно тому, какъ уплата денежной виры могла имътъ мъсто не только со стороны самого преступника, но и со стороны другихъ лицъ или цълой верви: все равно, къмъ бы ни уплачивался долгъ, лишь бы онъ былъ выплаченъ 1). Можно думать, что и вообще послъдующее широкое развитіе обрядности и внъшняго благочестія между русскими стоитъ въ нъкоторой связи съ древнеславянскою системой денежныхъ виръ 2).

Народный быть повліяль на практику по вопросу о наказаніяхь за преступленія противь церковныхь нравственныхь заповідей также и въ другомъ отношеніи. Въ Византія давнымъ давно уже пало участіе церковной общины въ ділахъ церковной дисциплины; въ Россіи, напротивъ, видимживое развитіе общинно-приходской діятельности противъ нарушеній различныхъ обязанностей нравственнаго характера, въ связи съ древнимъ автономическимъ строемъ вервей; само собою разумітется, что подобное явленіе сділалось возможнымъ не вдругъ, а лишь тогда, когда христіанство успіло

<sup>1)</sup> Нифонтъ, одобривъ несеніе епитимін мужемъ за жену, братомъ за брата, другомъ за друга (Калайдовичъ, Пам. рос. слов. XII в., стр. 194), со неодобреніемъ отзывается о другомъ миѣнін, записанномъ въ какой-то внягѣ: "А се прочтохъ ему, како опитемьи избавляетъ 10 литургій за 4 късяцы, а 20 за 8, а 30 за лѣто. Что, рече, что си написано: царь бы авинін богатін съгрѣшающе, а даяли за ся службу, а сами ся не отречев мало. Неугодно". Но характеристично уже то одно обстоятельство, что могло составиться подобное миѣніе, и если Нифонтъ, какъ грекъ, осудиль эт замѣну, то изъ этого еще вовсе не слѣдуетъ, чтобы воззрѣніе это не проводилось, и, можетъ быть, довольно сильно, въ духовнической практиктого времени.

<sup>2)</sup> Замичательно, какъ передается у Герберштейна одинь изъ от вытовь на вопросъ Кирика: "an liceat marito, proxima post communionem note cum uxore concumbere"? Respons. Licet, Diebus tamen Veneris, sabbati et Dominico, si depravati ingenii conceperit puerum uxor, parentes poeniteant; si autem nobiles et magni nominis fuerint parentes, dent certas griffuas sacerdoti, ut pro eis oret. (Записки о Московін въ руссь перев. Анонимова. Спб. 1866 г., стр. 57).

уже пустить болье или менье прочные корни въ сознаніи народномъ. Изъ юридическихъ актовъ мы узнаемъ, что наши общины общимъ мірскимъ приговоромъ налагали на своихъ членовъ обязанности не только юридическаго, но и нравственнаго характера-не красть, зернью не играть, разврату не заводить, не пьянствовать, въ церковь ходить, въ посты говъть, не сквернословить, жить въ миръ и любви 1). Для наблюденія за исполненіемъ подобныхъ запов'йдей по волосгямъ выбирались закащики, сотскіе, пятидесятскіе, десятскіе, которые, въ силу мірскаго приговора, правили штрафы съ виновныхъ въ пользу дерковнаго строенья 2). При самомъ пріемв въ составъ той или другой общины, за принимаемаго должны были поручиться нёсколько членовъ общины въ его добропорядочномъ поведеніи, причемъ сами поручители рисковали подвергнуться штрафу: «а учнуть онъ, живучи на посадъ за нашею порукою, виномъ и пивомъ кучити, или зернь, блядню и табакъ держати, или инымъ воровствомъ какимъ воровати, и на насъ на поручикахъ пеня» 3).

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) А. Ю. №№ 64, 69, 301, 302, 304 п др. Акты относ. до юрид. быта древн. Россіи, П. № 257; ПП, № 5. Ср. Знаменскій, Приходское духовенство на Руси (Прав. Обозр. 1866 г. Сент., стр. 9).

<sup>2)</sup> Вотъ напр. обращикъ подобнаго рода мірскихъ приговоровъ. Крестьяне тавренской волости обговорились промежь собой, по благословению отпа своего духовнаго, ильинскаго священника Ефрема Иванова сына и учинили заповъдь на три года: "что намъ въ праздникъ, въ воскресенье Христово дъла не дълати, никакого чернаго, ни угодья въ воскресенье Христово не угодовати, ни пасного, ни силоваго, ни бълки не лъсовати, ни рыбы не ловити, ни ягоды, ни губъ не носити, ни путика вновъ пасного ни силоваго въ воскресенье не ставити, ни ужины нощъ воскресение въ лъсъ не носити; и въ пятницу ни молоти, ни каменія не жечи, проводити съ чистотою и любовію, ни женамъ въ воскресенье Христово ни шити, ни брати. И кто въ нашей тавреньской волоста сю заповедь порушаеть, станеть въ воскресенье Христово дело делати каково ни есть, что въ сей грамоте написано, и доведуть его людьми добрыми: и на томъ заповеди доправити соцькому, по мірскому уложенью, кто будеть соцькой въ тавреньской волости, восемь алтынъ денегь на церковное строенье, а двѣ деньги соцкому кой станеть правити. Или кто станеть янцы бити, и на томъ таяжь заповъдь доправить восемь алтынь; или жена которан станеть въ воскресенье Христово шити или брати, и на ней доправити таже восемь алтынъ, а соцкому двъ деньги. А. Ю. № 358.

<sup>8)</sup> A. fO. № 804. II.

Наконець, нельзя упускать изъ вида того весьма важнаго обстоятельства, что втеченіе цілыхъ віжовъ высшія церковноправительственныя лица и установленія выступали съ характеромъ частно-владъльческимъ. Надъленныя землею. селами и городами и проч., на которыхъ сидели тяглые люди. находившіеся по отношенію къ церковнымъ установленіямъ въ томъ же положении, въ которомъ вообще находились тяглые люди къ владвльцамъ земель, на которыхъ они сидвли, церковноправительственныя лица должны были принимать къ своему разсмотренію всё дела гражданскія и угодовныя, за исключеніемъ убійства, разбоя и татьбы съ поличнымъ, иногда даже и безъ этого исключенія. Въ виду такого положенія дёль, архіереи обставили себя многочисленнымъ персоналомъ свътскихъ чиновниковъ, и этотъ правительственный механизмъ былъ не чёмъ инымъ, какъ сколкомъ съ того механизма, какой существовалъ въ данную эпоху въ государствъ. Начала, которыхъ держались архіерейскіе чиновники въ управленіи и суді надъ церковными людьми, были, конечно, тъ же самыя, какимъ слъдовали княжеские и царскіе чиновники. Отсюда само собою должно было следовать, что различнаго рода мфры, къ которымъ прибъгали свътске архіерейскіе чиновники, не отличались, по своему характеру, отъ мъръ, практиковавшихся органами государственной администраціи и государственнаго суда 1). Но архіереи передавали своимъ свътскимъ чиновникамъ всъ дъла гражданскія в уголовныя «опричь духовныхъ дёль», такъ что, повидимому. управленіе и судъ по «духовнымъ дёламъ» должны были дей-• ствовать на иныхъ началахъ. Въ программу настоящаго изслёдованія не входить, правда, разсмотрёніе тёхъ мёръ, которыя применяла Церковь, въ качестве вотчинника; цель на-

ь примъръ заключенія въ оковы монастырскаго служки, за то что онь этиль крестьянъ отъ глины.

¹) Таково воспрещеніе принимать въ монастырскія вотчины бѣглыхъ чужихъ крестьянъ, причемъ говорилось: "а будеть кто своруетъ, чужихъ крестьянъ или полоненниковъ принимать станетъ, и вамъ бы тѣхъ воровъ велѣть на торгу бить кнутомъ предъ многими людьми нещадно, давать би ударовъ по пятидесяти, да и самимъ бы вамъ (т. е. монастырскимъ властичъ) не плутатъ, воромъ не потакатъ". А. И. IV, № 178. Здѣсь же можно

ша заключается въ изследованіи собственно церковныхъ наказаній, какъ міръ возстановленія церковнаго порядка. Но нельзя думать, чтобы объ сферы церковной дъятельности стояли въ дъйствительности вполнъ обособленно, изолированно одна отъ другой; напротивъ, мъры, практиковавшіяся Церковію въ сферъ частновладъльческого управленія и суда чрезъ свътскихъ чиновниковъ, весьма легко могли быть перенесены и въ сферу собственно церковной жизни, какъ это дъйствительно и случилось съ тълесными наказаніями. Если, такимъ образомъ, мы сочли нужнымъ указать на частновладъльческое положение Церкви, то желали этимъ сказать, что частновладъльческое положение съ свътскою администрациею и чиновничьимъ судомъ должно было повліять чувствительно и на исторію собственно церковныхъ наказаній, какъ реактивныхъ мъръ противъ церковныхъ преступленій. Съ другой стороны, односторонне-финансовый характеръ архіерейской администраціи, печальное состояніе учительства и пропов'вдничества, обращеніе свътскою и церковною властію предпочтительнаго вниманія на лицъ, погръщающихъ противъ догматическихъ положеній Церкви, и сравнительный недостатокъ этого вниманія по отношенію къ практическимъ истинамъ христіанства, къ жизни, къ доброму поведенію и нравственности, - всѣ эти обстоятельства дълали до извъстной степени необходимою самодъятельность общинъ въ поддержаніи доброй нравственности между ихъ членами, такъ что община служила хорошимъ подспорьемъ для самой власти церковной въ дълъ проведенія въ жизнь тэхъ или другихъ нравственныхъ началъ. Важное значеніе общинноприходской двятельности въ этомъ отношении не уменьшается даже и при томъ соображении, что, во первыхъ, дъятельность эта находила мъсто, главнымъ образомъ, на земляхъ монастырскихъ и церковныхъ, следовательно, предполагала иниціативу со стороны церковныхъ и монастырскихъ властей, и что, во вторыхъ, въ самой оценке преступности того или другаго факта, народныя воззрѣнія могли расходиться съ церковно-византійскими, проводимыми Церковію и духовенствомъ 1). Приведен-

<sup>&#</sup>x27;) Проф. Чебышовъ-Дмитріевъ, О прест. д'яйст. по руск. допетр. праву. стр. 122.

ныя выше свидѣтельства изъ актовъ даютъ возможность видѣть, что община, дѣйствуя противъ извѣстныхъ пороковъ, столько же служила интересамъ общинной жизни, сколько и интересамъ церковнаго порядка.

Переходимъ въ историческому разсмотренію судьбы отдъльныхъ первовныхъ наказаній на Руси. Въ церкви греческой, какъ показано было въ своемъ мъстъ, практиковались почти исключительно два навазанія: отлученіе и церковное покаяніе, изъ которыхъ последнее, со времени Юстиніана, въ примънени къ нъкоторымъ, весьма немногимъ, впрочемъ, категоріямъ преступниковъ, принимало форму монастырскаго заключенія. Въ церкви русской, подъ взаимодійствіемъ различнаго рода вліяній, выборъ церковнаго оружія сділался болве разнообразнымъ. Мы разсмотримъ прежде всего тв навазанія, которыхъ не знала Церковь вселенская, и затімъ проследимъ судьбу наказаній, освященныхъ каноническимъ законодательствомъ вселенской Церкви. Къ первому разряду принадлежать денежныя взысканія и телесныя наказанія, -ко второму отлучение и церковное покаяние съ особою формою этого последняго-монастырскимъ заключеніемъ.

## 1) Денежныя взысканія.

§ 19. Уставъ св. Владиміра, какъ извъстно, устанавливаетъ компетенцію церковныхъ судовъ въ отношеніи предметовъ и въ отношеніи лицъ, подлежащихъ суду Церкви. О наказаніяхъ ничего не говорится. Въ другомъ церковномъ уставъ— Прослава Владиміровича обозначены и самыя наказанія, причемъ рѣшительно преобладающее значеніе получили денежныя взысканія. Нельзя, однако, думать, что система денежныхъ выкуповъ, въ примѣненіи къ церковнымъ судамъ, была впервые освящена этимъ послѣднимъ уставомъ. Не говоря уже объ отдѣльныхъ выраженіяхъ, самый духъ устава Владимірова даетъ возможность заключить, что не иныя наказанія имѣлись въ виду и этимъ первымъ законодательнымъ памятникомъ, относящимся до русской церкви, какъ денежныя

же. Въ различныхъ редакціяхъ устава, послѣ опредѣленія компетенціи церковныхъ судовъ, читаемъ почти неизмѣнное заключеніе: «княземъ и боярамъ и судіямъ въ ты суды нелз'в вступатися... и своимъ тівуномъ приказываю судовъ церковныхъ не обидъти, и съ судовъ городскихъ давати девять частей князю, а десятая часть святьй церкви. Аще вто преступіть сіа правила... или дъти мои князи, или правнуки, или въ которомъ городъ намъстникъ, или судья, или тівунъ, а будуть обидети суды церковныа, или отымати, да будуть прокляты всій вікь и будущій оть седьми съборь святыхъ отець вселенскыхъ» 1). Судъ, по справедливому замъчанію г. Дювернуа <sup>2</sup>), употребляется въ древней Россіи нерѣдко въ значеніи судебнаго сбора, дохода, fructus jurisdictionis. И въ самомъ дёлё, уже одно сопоставление судовъ церковныхъ съ десятиной, совмъстное упоминание о нихъ даетъ возможность уловить мысль законодателя: органы свётскаго правосудія не только не должны вмішиваться въ суды церковные и отнимать денежные доходы, вытекающіе изъ права суда, но должны и изъ техъ доходовъ, которые собираются съ княжескаго суда, давать Церкви 1/10. Въ другихъ спискахъ Владимірова устава та же мысль выражается еще яснъе: «а кто пообидитъ судъ церковный, тому платити собой», или: «а черезъ се вто почнеть судити, самъ оскудветъ» 3), т. е. кто обратить въ свою пользу доходы церковные, тотъ долженъ возвратить изъ своего имущества полученныя имъ выгоды. Да и наконецъ нельзя не замътить, что черезъ весь уставъ проходить одна и таже мысль-предоставленіе Церкви извъстныхъ привилегій, относящихся до ея имущественнаго положенія. И десятина, и судъ являются въ этомъ смыслъ одинаково пригодными средствами для обезпеченія Церкви въ матеріальномъ отношеніи. И о томъ и о другомъ, и о десятинъ и о судахъ, въ уставъ говорится безразлично:

реясл. сузд.

і) Востоковъ, Опис. рукопис. румянц. муз. стр. 294.

 <sup>2)</sup> Источники права и судъ въ древней Россіи. Москва, 1869 г., стр. 157.
 3) Преосв. Макарій, Исторія русск. д. І, стр. 148—149. Ср. л'ятоп. Пе-

«а кто уступить на мое даніе, судь мив сь твмь передь Богомь, даль есмь роспуты, смильное заставаніе» <sup>4</sup>) и т. д. И судь, и десятина одинаково представляются даніемь, пожалованіемь князя: законодательное постановленіс, очевидно, тягответь болье всего къ финансовой сторонв вопроса <sup>2</sup>). Такимь образомь, система денежныхъ взысканій явилась въ русской Церкви, при самомъ возникновеніи ея. Послідующее время только регламентировало съ большею или меньшею опреділенностію размітры денежной пени, соотвітственно лицу преступника, лицу потерпівшаго и характеру преступнаго діянія.

Такое опредъленіе находимъ въ уставъ, приписываемомъ сыну Владиміра.— Прославу. Этотъ новый уставъ, построенный на общей съ предыдущимъ уставомъ основъ, представляетъ собою кодексъ тъхъ преступленій, которыя подсудны церковному суду, и тъхъ наказаній, которыя должны быть налагаемы церковно-судебною властію.

Что касается другихъ наказаній, кромѣ денежныхъ взысканій, то о нихъ сказано будетъ въ соотвѣтствующихъ мѣстахъ нашего изслѣдованія. Денежныя же взысканія, по

чоемъ родв, точностію и отчетливостію выраженій, запрещаєть гражкнять начальствамъ вижниваться въ суды церковные, собственно покоони суть церковные, съ той ихъ стороны, съ какой они должны подть единственно въдомству духовенства, а о другой, гражданской ихънь только умалчиваетъ".

<sup>\*)</sup> Ibidem, I, прим'вч. 236.

<sup>1)</sup> Пр. М а к а р і й, разсуждая объ источникахъ содержанія духовенства причисляєть къ нимь доходы съ судовъ церковныхъ, предоставленныхъ уста вомъ исключительно въдомству іерарховъ. "Эту мысль", говорить онъ, "мож но признать болье нежели за въроятную, хотя она прямо и не выражена въ уставъ, если мы вспомнимъ, что у насъ тогда вообще господствовала въ судопроизводствъ (?) система выкуповъ.... Да и что значатъ слова самаго устава: "своимъ тіуномъ приказываю суда церковнаго не обидъти и т. д.? Не внушается ли этимъ тіунамъ, чтобы они не только не обижали судовъ, точиве—доходовъ за суды—церковныхъ, но и съ судовъ гражданскихъ давали Церкви десятину, и что обидъвшій церковные доходы долженъ заплатить за нихъ?" 1, стр. 149. Но если такъ, то мы затрудняемся объяснить странное противоръчіе, въ которое впадаеть почтенный ученый, выставляя почти рядомъ (стр. 141) съ вышеприведеннымъ такое предположеніе: "можно тумать, что уставъ Владиміровъ, вообще не отличающійся, какъ первый опыть

уставу Ярослава, имъютъ мъсто почти во всъхъ случаяхъ, предусмотрънныхъ уставомъ,—за исключеніемъ едва-ли не единственной статьи: «аще кто съ отлученнымъ ясть и піеть, самъ отлученъ будетъ»,—и притомъ въ многоразличной конкурренціи съ другими наказаніями 1), именно, или, во 1-хъ, съ взысканіемъ въ пользу князя 2), или, во 2-хъ, съ вознагражденіемъ въ пользу пострадавшаго отъ преступленія 3), или, въ 3-хъ, съ казнію со стороны князя, иногда съ волостельскою казнію 4), причемъ неръдко, вмъстъ съ взысканіемъ въ пользу епископа и княжескою казнію, назначается также вознагражденіе въ пользу пострадавшаго отъ преступленія 5),

<sup>1)</sup> За нъкоторыя только изъ преступленій полагается одно денежное взысканіе въ пользу епископа: аже мужъ съ женою по своей воли роспуститься; аже кто съ черницею сблудить; аще кто съ двумя сестрами падется; аще и съ мачихою кто сблудить; аже дъвка не всхощеть за мужъ, а отець и мати силою дадуть и что створить надъ собою; аже мужа два бъеться, одинъ другаго укусить или одереть; аже дъвка всхощеть замужъ, и отець и мати не дадуть, а что створить, такожь и отрокъ; аще двъ женъ бъетеся.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Аже мужъ иметь врасти конопли, или ленъ, или всякое жито: митрополиту у винѣ, съ княземъ на полы, такожь и жонка; аже мужъ крадетъ бълые порты или полотна, портищи и поневы, такожь и жонка, епископу въ винѣ со княземъ на полы; свадебное и сговорное, бой, убійство и душегубство, аже что чиниться, платятъ виру князю на полы со владыкою. См. объясненіе послѣдней статьи у Неволина, т. VI, стр. 356—358.

<sup>3)</sup> Аже мужъ бьетъ чужую жену; аще безъ вины свекоръ бьетъ снохуили деверь ятровь.

<sup>4)</sup> Аже мужъ отъ жены блядеть; аже сынъ бьеть отца или матерь; аще про дъвку сыръ будеть краань.

<sup>5)</sup> Аще кто умчить дъвку или насилить; аще кто пошибаеть боярскую дочку или боярскую жону... меньшихъ бояръ... нарочитыхъ людій... простой чади; аще пуститъ бояринъ великъ жону безъ вины; аже дъвку умлъвитъ жо къ собъ и дасть въ толоку; аще кто зоветь чужюю жену бл.... Можетъ быть, къ этой же категоріи слъдуетъ причислить тъ двъ статьи, гдъ говорится какъ бы совмъстно о денежномъ взысканіи въ пользу епископа и о казни епископской же, такъ что, повидимому, епископъ могь въ одно и тоже время взять денежный штрафъ и предать казни: "аже кто съ сестрою согръщить, епископу 100 гривенъ, а въ епитимі и и въ казни по закону; аще кто поганое ясть у своей воли, или медвъдину, или мно что поганое, м и т р о п о л и т у у в и н ъ и въ каз н и". Не имъется ли въ виду и въ двухъ приведенныхъ статьяхъ казнь княжеская, т. е. словами: "въ епитиміи и въ казни по закону", не выражается ли таже самая

или, въ 4-хъ, съ епитиміею <sup>1</sup>), или, наконецъ, въ 5-хъ, съ заключеніемъ въ домъ церковный <sup>2</sup>). Въ нослѣднемъ случаѣ, впрочемъ, конкурренція иная, чѣмъ въ предшествовавшихъ случаяхъ: тамъ одно и тоже лицо подвергалось двумъ наказаніямъ; здѣсь, напротивъ, изъ двухъ лицъ (такъ какъ преступленія, входящія въ эту рубрику, предполагаютъ наличность двухъ виновныхъ) одно подвергается денежному взысканію, другое берется въ домъ церковный <sup>3</sup>). Въ одномъ

мысль, которую встрѣчаемъ въ статьяхъ съ выраженіемъ: "а князь казнить?" Можетъ быть, мысль эта выражена здѣсь только болѣе глухо, безъ яснаго указанія на княжескую власть? Относительно смысла выраженія: "а князь казнитъ", существуютъ различныя мнѣнія. См. Розе нкамифъ, Обозр. Корм. кн. 2 изд., стр. 122; Макарій, Исторія, И, 218; Неволинъ (П. С. соч. VІ, стр. 301); Богдановскій, Развитіе понятій прест. и наказ. стр. 40—41; Поповъ, Рус. правда въ отношеніи къ угол. пр. Москва, 1841, стр. 36; Мысовскій, Древн. рус. церк. пр. (Пр. Соб. 1862, май, стр. 288); Будановъ-Владимірскій, Хрестоматія по нстор. рус. пр. вып. 1 стр. 222—223.

4) Аже кумъ съ кумою створить блудъ; аже ближній родъ поймется; аже кто съ четвероножиною въблудъ впадетъ; аще свекоръ съ снохой сблудитъ; аже кто съ сестрою согрѣшить.

2) Аже мужъ оженится иною женою, съ старою не распустився, мужь той митрополиту у винь, а молодую въ домъ церковный, а съ старою жити: аще двъ женъ кто водить, митрополиту 40 гривенъ, а которая подлегла, тую поняти въ домъ церковный, а первую дръжати по закону, а иметь лихо водити, казнію казнити его; аще поидеть жена отъ своего мужа за иный мужь, тую жону поняти въ домъ церковный, а новоженя митрополиту у продажи; аще два брата будуть съ одиною жонкою: митрополиту 100 гривень а жонка въ домъ: аще жидовинъ или бесерменинъ съ русскою будетъ, иноязмчницы митрополиту 8 гривенъ, а русска поняти въ домъ церковный. -Относительно двухъ первыхъ статей с двоеженствъ г. Владимірскій-Булановъ высказываеть недоумъніе: трудно, говорить онъ, ръшить, почему явились здёсь повторенія статей о двоеженстве. (Хрестоматія, вып. 1, стр. 224, примъч. 5). Надобно полагать, что статья 13-я, какъ болъе опредъленная по своему содержанію, явилась поздиже статьи 7-й, по требованіямъ практической жизни. Въст. 13-й, во-первыхъ, точно опредъляется размъръ денежнаго взысканія въ пользу митрополита (40 гривенъ), тогда какъ въ ст. 7-й видимъ лишь общее, неопредъленное выражение: "митрополиту у винъ". Во-вторыхъ. заключеніе ст. 13-й: "а иметь лихо водити ю, казнію казнити его", указынаеть на какой-либо случай, а можеть быть, и на цёлый рядь случаевь зверскаго обращенія мужа съ первою женою. Въ стать 7-й этого заключенія нътъ, почему и можно думать, что ст. 13 явилась въ поздиъйшее время, какъ рективъ ст. 7-й.

Взятіе въ домъ церковный, въ сущности, сводится также къ имущест

только случав, именно тамъ, гдв известно лишь одно виновное лицо, не идетъ параллельно никакого другаго наказанія 1). Встръчающееся въ уставъ Ярослава выраженіе: «епископу (или митрополиту) у винв», какъ кажется, должно быть понимаемо не иначе, какъ въ смыслъ денежнаго штрафа. Это доказывается, вопервыхъ, сопоставленіемъ съ теми статьями устава, гдв выражение это дополняется следующихъ образомъ: «а епископу въ винъ съ княземъ на полы», -- вовторыхъ, тъмъ, что, гдъ по одному списку устава Ярославова говорится просто: «митрополиту у винъ», въ другихъ спискахъ уже прямо назначается опредъленное денежное взыскание 2). Встръчается. наконецъ, выраженіе: «въ винъ безъ урока» 3). Съ словомъ: «урокъ», собственно не соединяется значеніе наказанія, а скорже опредвленнаго сбора, оброка; въ этомъ смыслъ напр. говорять 108 и 109 статьи Русской Правды: «а се уроци городнии, а се уроци мостовнии». Но иногда слово: «урокъ» употребляется и въ смыслѣ опредпленнаго штрафа 4). Такимъ образомъ, слова: «а митрополиту у винъ безъ урока», могутъ

венному взысканію, такъ какъ условіе, отъ котораго ставится въ зависимость эта мъра,—внесеніе выкупа со стороны родичей: "а чимъ ю родь окупить". Хотя эта оговорка сдѣлана въ уставѣ только въ одной статъѣ, но едва ли можно сомнѣваться, что подобное же условіе имѣло мѣсто и въ отношеніи ко всѣмъ другимъ случаямъ взятія въ домъ церковный. Какого рода лица берутся въ домъ церковный?—исключительно женщины: а) женщина, виновная въ незаконномъ прижитіи ребенка, б) вторая жена, когда мужъ женился на ней, при жизни первой жены, в) жена, вышедшая за мужъ за другаго отъ своего мужа, г) женщина, находившаяся въ преступныхъ отношеніяхъ къ двумъ братьямъ, — все такого рода лица, от посительно которыхъ законодатель, въроятно, сомнѣвался, будетъ ли вне сено за нихъ положенное денежное взысканіе, а потому и указаль на возможность примѣненія другой мѣры на случай, если выкупа не послѣдуетъ.

Аще въ отца и въ матере дочка дъвкою дътяти добудеть: обличивъ ю поняти въ домъ церковный, такожь и жонка, а чимъ ю родъ окупить.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Аще чрънець или чръница рострижеться, митрополиту у винѣ во, что ихъ обрядить (Кормч. Румянц, муз. № 232). Въ Лѣтописцѣ Переяславля суздальскаго статья эта читается такъ: "аще чернецъ или черница разстрижеться, епископу 40 гривенъ". Нельзя не замѣтить стремленія всякую вину, по возможности, переводить на денежную пеню.

<sup>3)</sup> J b i d e m: "аще сынъ отца біетъ или матерь, князь казнить, а святителю въ винъ, или руки князь полишитъ или въ градскую казнь въ по зоръ, и епископу въ винъ безъ урока".

<sup>4)</sup> См. напр. ст. 42 рус. правды": а за кобылу 60 кунъ, а за волъ грив.

имъть тоть смысль, что митрополиту не полагалось въ этомъ случав опредъленной суммы, но что онъ все-таки могь подвергнуть денежному взысканію.

Система денежныхъ взысканій за преступленія, отведенныя уставами Владиміра и Ярослава въ въдъніе церковнаго суда, какъ имъвшая своимъ необходимымъ предположениемъ своеобразныя особенности въ правосознаніи младенчествующаго народа, могла имъть широкое примънение только при этомъ предположении; съ переменою въ народныхъ возгръніяхъ, съ дальнъйшимъ развитіемъ государственнаго принципа на Руси, система эта должна была рухнуть, какъ рухнула система виръ и продажъ въ государственномъ уголовномъ правъ. Старое народное возгръніе отживаетъ, постепенно уступая мъсто новымъ началамъ. На основании псковской судной грамоты, еще назначается продажа, точно также и въ новгородской грамоть; но продажи эти платятся судьв, а не великому князю, являясь скорве судебными пошлинами, чемь самостоятельными наказаніями. Въ судебникъ 1497 г. старая система еще замътна, но уже стоить далеко не на первомъ планъ: продажи взимаются, какъ нъчто добавочное при другихъ, личныхъ наказаніяхъ, и притомъ, опять съ значеніемъ пошлинъ за судъ судьв, а не наказаній. Измвненіе въ государственномъ законодательствъ не могло не сопровождаться такимъ же измененіемъ и въ сфере церковно-судебной, подобно тому какъ самая система денежныхъ взысканій въ церковно-судебной практикъ была отражениемъ народнаго правосознанія, подобно тому какъ и впоследствіи церковные суды всегда находились подъ ръшительнымъ вліяніемъ началъ, которымъ слъдовала практика государственныхъ судовъ въ данную эпоху. Къ этому присоединить нужно и то соображение, что установление денежныхъ пеней въ пользу духовнаго суда стояло, какъ сказано, въ ближайшей связи съ вопросомъ о матеріальномъ обезпеченіи Церкви и ея вла-

на, а за корову 40 купъ и т. д... то ти уроци смердомъ, оже платять княжю продажу".

стей. Съ теченіемъ времени, матеріальныя средства Церкви возросли до весьма почтенныхъ размёровъ, благодаря княжескимъ и частнымъ пожертвованіямъ и вкладамъ, такъ что и десятина, и судъ, -- это «даніе» въ пользу церкви, перестали составлять существенную необходимость. Но еще и въ поздивишія времена можно видыть слыды, и очень замытные, старой денежной системы. Что касается монгольскаго періода, то едва ли можно сомнъваться въ томъ, что постановленія уставовъ Владиміра и Ярослава дійствовали въ это время въ полной силъ 1). Съ упадкомъ власти монгольскихъ хановъ, князь московскій Василій Дмитріевичъ подтвердиль древніе церковные уставы <sup>2</sup>). Въ 1443 году мстиславскій внязь Юрій Семеновичь Лингвеневь, въ своей жалованной грамотъ онуфріевскому монастырю о неподсудности его митрополиту и мъстному епископу, писалъ: «а владычнымъ десятникамъ и городскимъ твхъ людей монастырскихъ не судить... и винъ не имать на владыку, што въ списку Ерославли стоить, - судить и рядить и вины имать въ духовных судъх на тъхъ людехъ монастырскихъ самому архимандриту» 3). Затъмъ, въ чемъ состоялъ мъсячный судъ митрополита, изъ-за котораго было столько пререканій между новгороднами и московской митрополіей? Въ томъ, сколько можно догадываться, говорить преосвящ. Макарій, что митрополить прівзжаль на одинь місяць въ Новгородь и судиль всвхъ по двламъ, подлежащимъ церковному суду, или присылалъ для того своего уполномоченнаго человъка и собиралъ, разумъется, съ подсудимыхъ положенныя пени. Въ одномъ ли только Новгородъ, или и въ другихъ епархіяхъ митропо-

<sup>4)</sup> Въ ханскихъ ярлыкахъ ясно говорилось: "да вси покоряются и пови вуются митрополиту... по первымъ изначала закономъ ихъ, да не вступается въ церковное и митрополиче никтоже, но вся стяжанія и имѣнія ихъ церковная и люди ихъ, и вся причты ихъ, и вся законы ихъ уложенные старые отъ начала и хъ". См. ханскіе ярлыки, въ Древн. Вивліое. т. І, стр. 450—457. С. Гос. Гр. и Дог. І, № 7.

<sup>2)</sup> П. С. Р. Л. т. IV въ прибавл, къ соф. 1 лѣт. Около того же времени уставъ или "Свитокъ Ярославлъ" былъ подтвержденъ и въ западной Руси велик. княз. литовскими. См. сбор. М у х а н о в а, №№ 69 и 84.

<sup>3)</sup> Преосв. Макарій, V, стр. 32.

лить нашь имѣль право мѣсячнаго суда? Извѣстій не сохранилось, но послѣднее вѣроятнѣе ¹). Слѣдуетъ припомнить, наконець, то, что сказаль Герберштейнъ, по поводу церковныхъ судовъ, въ своихъ запискахъ о Московіи. Перечисливъ предметы епископскаго суда, въ общихъ чертахъ, согласно съ уставами Владиміра и Ярослава, онъ продолжаетъ: «но не должно удивляться, если вышесказанное окажется отличнымъ отъ ихъ правилъ и преданій, потому что они измѣнились по разнымъ мѣстамъ не столько отъ своей древности, сколько искажены отъ страсти ихъ къ деньгамъ» ²). Нѣтъ основанія принять подобный приговоръ за безусловно вѣрный; но, съ другой стороны, нельзя не видѣтъ, что еще и во времена Герберштейна судъ составлялъ одну изъ доходныхъ статей.

Ясныхъ свидътельствъ о примъненіи денежныхъ наказаній церковными судами въ отношеніи къ мірянамъ въ XVI в въ первой половинъ, или, покрайней мъръ, вначалъ XVII в., мы не нашли. Правда, въ статьяхъ изъ соборнаго уложенія о святительскихъ судахъ 3) запрещается архіерейскимъ десятильникамъ «продажи чинити», но здъсь «продажа» принимается не въ смыслъ наказанія, налагаемаго по суду, а въ смыслъ взяточничества, какъ и вообще слово: «продажа», утратило свой первоначальный техническій смыслъ наказанія и стало обозначать всякіе вообще денежные поборы 4).

Изъ второй половины XVII в. имъемъ рядъ актовъ, изъ которыхъ видно, что въ пользу церковныхъ властей взыскивались денежныя пени преимущественно <sup>5</sup>) за одно спеці-

³) А. И. I, № 155; ср. Д. А. И. XI, № 223.

 Калачовъ, Объ уголов. правѣ по судеби, царя Ивана Васильевича ("Юридич. Записки" П. Г. Рѣдкина, т. П, стр. 357).

<sup>1)</sup> Ibidem., crp. 89.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Герберштейнъ, въ рус. перев. Анонимова, стр. 71—72.

б) Изъ грамоты новгор. митр. Макарія архимандриту тихвинскаго монастыря видно, что въ митрополіи новгородской собирался штрафъ не исключительно за блудодѣніе: "а буде кто отъ православныхъ христіанъ не учнетъ по сему нашему указу отцовъ своихъ духовныхъ слушать, и ты бы велѣлъ игуменомъ, и строителемъ, и чернымъ и бѣлымъ попомъ, а ихъ отцомъ духовнымъ, на своихъ дѣтей духовныхъ въ ихъ непослушаніи себѣ

спъное преступленіе, именно за блудодѣяніе 1). Къ концу XVII в. (енежный штрафъ, какъ наказаніе за блудодѣяніе, имѣлъ обширюе примѣненіе, но въ началѣ XVIII в. пересталъ практиковатья. Уже въ «Инструкціи» патр. Адріана поповскимъ старостамъ, принадлежащей къ послѣднимъ годамъ XVII в., на лучай блуднаго прижитія ребенка, предписывается: «дѣвку шрашивать, съ кѣмъ ребенка прижила, виновнаго бить шененами нещадно и сослать подъ началъ въ монастырь на мѣсяцъ, и въ монастырѣ быть ему между церковнаго пѣнія въ монастырскихъ трудахъ, а послѣ литургіи ежедневно по 100 поклоновъ класть земныхъ; съ роженицей поступать такимъ же образомъ, по минованіи 40 дней; а если она не скажетъ, съ кѣмъ ребенка прижила, то чинить ей наказа-

извъщать, и ты бы на тъхъ ослушниковъ писалъ въ намъ въ великій Нов городъ, и тъмъ людемъ за ослушанье и непокорство быти отъ насъ въ пени и въ наказаніи безъ пощады". А. И. IV, № 151.

<sup>1)</sup> Указн. грам. новгор. митр. Евфимія архимандриту иверскаго мовастыря: "да тебъ жь, сыну, въ своемъ заказъ въдать, въ которыхъ домъхъ дъжи и вдовы, а въ монастыряхъ старицы младенцевъ родятъ, и о томъ их допрашивать и сыскивать, и тъ запросныя ръчи и сыскъ за рука ми съ отпискою присыдаль въ нашъ разрядъ, а съ вънъ онъ беззаконно прижили, и съ техъ править пени по два рубли по осьми алтынъ по два деньги, и ть деньги присылать въ нашъ казенный приказъ... А которая вдова или дъва о прижитіи младенца ни на вого имянно не скажеть, и тъ пенные деньги править на нихъ вдовахъ и дъвкахъ, да ихъ же за безчинство отсмать въ монастыри" и т. д. А. И. V, № 224. Ср. привед. въ предыдущ. трам. грам. Макарія, А. И. IV, № 151; грам. Павла митропол. нижего-РОДСКАГО, А. Э. IV, № 295; грам. сибир. митр. Игнатія. А. . И. V. № 290; А. Э. IV, № 198. Въ митрополін Игнатія сибирскаго были особенно сильния злоупотребленія въ отношенін въ взиманію денежныхъ штрафовъ за будодвяніе. Въ 1697 г. на десятильниковъ сибирскаго митрополита была водана жалоба царю, что они "градскимъ и увзднымъ людемъ нападками своеми дожными многое чинять разореніе и обиды и налоги и бивъ по немогь заставляють девокъ и вдовъ говорить ложно на градскихъ и увздшть всявих добрых людей блудное воровство, а по темъ ложным съ техъ фодей емлють взятки большія... А нныхъ де дівокъ разболокають нагихъ в груди давять до крови и всякое ругательство чинять, а иные дѣвки и Човы изъ за такого ихъ, десятильниковъ, мучительства ихъ, въ томъ не **МНЯТСЯ**, И ТЕХЪ ДЕВОКЪ И ВДОВЪ ОНИ ПРОДАЮТЬ ТАКИМЪ ЛЮДЕМЪ, ЗА КАКИХЪ твто бы дочери своей не далъ, а деньги беруть себъ". 1 П. С. 3. № 1601. A. H. V. № 273.

ніе вавое» 1). Инструкція патр. Адріана поповскимъ старостамъ не имъла, въроятно, всеобщаго значенія для всей русской Перкви: дъйствіе ся ограничивалось областію патріарха, какъ епархіальнаго архіерея. Это видно изъ того, что современные патр. Адріану архіерен: Евфимій новгородскій, Игнатій сибирскій, Павелъ нижегородскій и друг. въ своихъ наказныхъ грамотахъ, относящихся къ последнимъ годамъ XVII столътія, предписывали именно взиманіе штрафа. Нъкоторыя изъ этихъ грамотъ, какъ напр. Игнатія сибирскаго, явились на свъть въ 1699 г., слъдовательно уже тогда, когда инструкція патр. Адріана должна была действовать. Во всякомъ случав, этотъ порядокъ при Петрв Великомъ прекратился 2), хотя въ инструкціи преосв. Іова архимандриту Өеодосію Яновскому старый порядокъ продолжаетъ еще существовать з). Зато при Петръ денежныя взысканія, въ связи съ мърами противъ раскольниковъ, получаютъ широкое примъненіе въ отношеніи къ лицамъ, уклоняющимся отъ исполненія христіанскихъ обязанностей, преимущественно отъ исповъди и причастія. На раскольниковъ, какъ извъстно, положенъ былъ двойной подушный окладъ 4); такъ какъ уклоненіе отъ исповёди и причастія давало поводъ подозрѣвать уклоняющихся въ приверженности къ расколу, то, въ связи съ установленіемъ двойнаго оклада для

¹) П. С. З. № 1612 (1697 г.). Прод. Древн. Вивл. XV (1699).

<sup>2)</sup> Въ уставѣ воинскихъ артикуловъ читаемъ: "ежели холостой человѣкъ пре будетъ съ дѣвкою, и она отъ него родитъ, то оный для содержанія матери в младенца, по состоянію его, имѣетъ нѣчто дать и сверхъ того тюрьмою в церковнымъ покаяніемъ имѣетъ бытъ наказанъ, развѣ что онъ потомъ на ней женится и возьметъ ее за сущую жену, и въ такомъ случаѣ ихъ не штрафоватъ". Арт. 176. Ср. морск. уст. кн. V, ст. 122. Высоч. резолюціями на докладные пункты синода 12 апр. 1722 г. (П. С. З. № 3963) блудное прижитіе ребенка исключено изъ круга предметовъ, подсудныхъ церковному суду.

Историко - статистическія свъдънія о спб. епархіи, вып. 1, стр. 60, пун. 5.

<sup>4)</sup> П. С. З. №№ 3183, 3547, 3785 и др. Независимо отъ этого, взыскивали:ъ денежные штрафы синодомъ съ тѣхъ раскольниковъ, относительно которыхъ обнаруживалось, что въ домахъ ихъ обглые поны "раскольническимъ обыкновеніемъ" дѣйствовали. Въ этомъ случаѣ синодъ бралъ штрафъ съ каждаго человѣка за всякую потребу противъ тяглаго платежа ихъ вдвое. Опис. дѣлъ и док. синод. арх. № 278.

раскольниковъ, явилось назначеніе штрафа съ уклоняющихся отъ исповъди и причастія <sup>1</sup>). Сборъ штрафныхъ денегъ былъ отданъ въ въдомство духовной коллегіи. Вмъшательству въ это дъло дьяковъ преображенскаго приказа положенъ былъ конецъ собственноручнымъ письмомъ Петра къ князю Ромодановскому: «Пишутъ де изъ Москвы вице-губернаторъ Воейковъ да приказу церковныхъ дълъ судія златоустовскій архимандритъ Антоній, что приказу де церковныхъ дълъ управители, священники и подьячіе за раскольщиковъ и неисповъдавшихся иногіе забраны въ преображенскій приказъ и держатся въ тюрьмахъ: того для извольте послать указъ, дабы преображенскаго приказу дьяки въ тъ дъла не вступалися и ничъмъ какъ до чина духовнаго, такъ и до раскольщиковъ не касалися, ибо тъ дъла поручены нынъ духовной коллегіи» <sup>2</sup>). На основаніи этого именного указа, св. синодъ 27 февраля ръшилъ: «Понеже-

<sup>&#</sup>x27;) Указомъ 1718 г. священникамъ вменено въ обязанность наблюдать, чтобы разночинцы и посадскіе и поселяне не жили праздно, ходили въ перковь и ежегодно исповъдывались; священники должны были имъть книту для записи исповъдавшихся и неисповъдавшихся и посыдать ихъ по епархіямъ въ духовные приказы, и кто по темъ книгамъ явится безъ исповедив съ такихъ править техъ приходовъ священникамъ штрафы, съ разночинцевъ и посадскихъ первый разъ по рублю, во второй по два рубля, въ третій по три рубля, а съ поселянъ первой по десяти денегь, другой по гривнь, третій по пяти алтынъ. П. С. З. № 3169. Другими указами установлено различіе по разм'єрамъ штрафовь разночинцевь, штрафовь, купецкихъ и штрафовъ поселянскихъ. П. Собр. постан, и распор, прав. по въд. прав. вснов. І, № 33. Впрочемъ, практика по этому вопросу, какъ видно, колебалась: въ силу одной изъ резолюцій на докладные пункты синода 12 апр. 1722 г. и вто не исповедывается, на такихъ перво брать штрафъ, въ другой разъ вдвое, въ третій разъ присылать къ гражданскому наказанію, а которие не причащаются безъ запрещенія отца духовнаго, волею, о такихъ сысывать въ синодъ, и когда не исправится, и такихъ присылать къ гражданскому суду, и тамъ наказывать по важности вины". П. С. З. № 3963. Штрафимя деньги взимались, въ случат смерти подлежащаго штрафу лица, съ того, кто принялъ наследство после умершаго. П. Собр. пост. прав. по выд. пр. испов. І, № 33. Въ 1722 г. синодъ предписалъ: штрафния деньги править неослабно, а которые съ правежа платить не будуть, в таковыхъ противъ именнаго императ. указу мужеска пола послать на галеру, а женска пола на прядильный дворъ. Тамъ же № 584.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Указъ 15 февр. 1721 г. (тамъ же, № 4). Опис. д. и докум. синод. арх. прил. XI.

тъмъ его парскаго величества именнымъ указомъ оныя раскольническія діла св. синоду поручены, того ради и деньги по тім дъламъ, прежде собранныя и впредь собираемыя съ записныхъ раскольниковъ двойнаго окладу, т. е. штрафныя и прочія, которыя съ неисповъдавшихся сверхъ настоящихъ съ тъхъ раскольниковъ табельныхъ сборовъ сбираются, и мъсячные о нихъ репорты присылать въ св. прав. синодъ, а кромъ того св. свнода въ другія мъста, до которыхъ оныя дела не надлежать, никуды не отсылать, и о томъ ко обрътающимся при оныхъ двлахъ управителямъ послать изъ св. прав. синода его царскаго величества указа немедленно» 1). Но указомъ 19 мая постановлено: «положенныя съ раскольщиковъ деньги по окладу вдвое, посылать въ штатсъ-конторъ-коллегію, а штрафы по духовнымъ дёламъ имать въ правит. духовный синодъ, а въ камеръ-и-штатсъ-конторъ-коллегіи рапортовать» 2). Сборы взимались самими духовныхъ дёлъ управителями, причемъ органамъ свътскаго правительства предписывалось «чинить (управителямъ) всякое вспоможение со всеусерднымъ радъниемъ» 3); но вскоръ роль духовнаго начальства была ограничена составленіемъ въдомостей о небывшихъ на исповъди, каковыя въдомости отсыдались затъмъ, для взысканія штрафа, въ свътскія присутственныя мъста.

Къ началу 19 в. положение раскольниковъ, покрайней мъръ, старообрядцевъ, улучнилось. Указами 11 марта 1798 г. и 27 окт. 1800 г. старообрядцамъ дозволено имътъ церкви и священниковъ, рукоположенныхъ отъ епархіальныхъ архіере-

¹) Тамъ же, № 11. Петромъ изданъ былъ также указъ о взмсканіи денежныхъ штрафовъ за нарушеніе тишины во время богослуженія, возобновленный затѣмъ при Елизаветъ. Относительно этого указа между синодомъ и сенатомъ возникло пререканіе: синодъ въ присланномъ сенату вѣдѣців высказалъ, что взысканіе штрафовъ должно быть въ вѣдѣніи архіереевъ в священниковъ съ причтомъ; сенатъ, напротивъ, основывалсъ на буквальномъ смыслѣ петровскаго указа, утверждалъ, что духовнымъ особамъ и церковнослужителямъ смотрѣть за разглагольствующими во время службы Божіей неудобно. С о л о в ь е в ъ, Истор. Россіи съ древи. врем. XXI, стр. 257.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) П. с. раси, по въд. пр. испов.. № 84. <sup>3</sup>) Ibid. № 17.

<sup>1)</sup> II. C. 3. N.N. 5496, 7226, 15096.

евъ, и. между прочимъ, повелено: «таковыхъ старообрядневъ, за небытіе у испов'яди и св. причастія, яко духовное погр'ященіе, вмісто взысканія съ нихъ штрафа, наказывать духовными епитиміями» 1). Но въ отношеніи къ православнымъ, уклоняющимся отъ исповъди и причастія, продолжали дъйствовать прежніе указы, подтвержденные и разъясненные вновь именнымъ указомъ 30 сент. 1765 г. Наконецъ, въ 1801 г. св. синодъ вошелъ къ Его Импер. Величеству съ любопытнымъ довладомъ, который получилъ высочайшее утверждение. Въ токладъ прописывалось слъдующее: «какъ приверженные исвренно къ православной церквъ ръдко опускають исполнение сего христіанскаго долга и то по стеченію какихъ либо обстоятельствъ, нерадящіе же объ ономъ, единственно для избъжанія платежа за то штрафа, какъ изъ дѣлъ, производиныхъ въ синодъ, оказалось, объявляють себя старообрядцами, следовательно, сделанная старообрядцамъ отъ платежа помянутаго штрафа свобода не только даетъ имъ предъ православными выгоду, но служить ивкоторымь слабымь въ въръ и нерадящимъ о должностяхъ христіанскихъ поводомъ къ удаленію отъ православной церкви, а сборъ сихъ штрафныхъ денегъ не можетъ простираться до такого количества, чтобы составляль знатный государственный доходь, - для того сиподъ всеподданнъйше испрашиваетъ высочайшаго указа, не благоугодно ли Его Императорскому Величеству всемилостивыше повельть оставить взыскание штрафовъ и съ техъ, которые пребывають непоколебимо въ исповъдании православной грекороссійской церкви, а сообразно вышеупомянутому о старообрядцахъ положенію, предоставить за небытіе у исповеди и причастія св. таинъ приватному сужденію духовныхъ ихъ отцовъ; если же кто по нерадънію, или по пренебреженію, или другимъ незаконнымъ причинамъ уклоняться будеть отъ сея святыни, на таковыхъ, при внушении имъ съ довольнымъ увъщаніемъ о неудаленіи отъ оной, налагать публичныя церковныя епитиміи» и т. д. 2).

¹) Ibidem. № 19743.

<sup>2)</sup> Ibidem.

На основаніи этого указа, составлены впослѣдствіи 27 ст. т. XIV, уст. о пред. и прес. прест. и 208 ст. улож. о нак., каковыя узаконенія составляють дѣйствующее право.— Такъ исчезли изъ русскаго законодательства постановленія о денежныхъ взысканіяхъ за нарушенія церковныхъ заповѣдей, а вмѣстѣ съ тѣмъ положенъ вообще конецъ примѣненію Церковію денежныхъ наказаній въ отношеніи къ мірянамъ.

## 2) Тълесныя наказанія.

- § 20. Если несомивню, съ одной стороны, что Церковь, въ первое время своего существованія на Руси, ввела въ употребленіе на практикв греческія твлесныя членовредительныя наказанія, то, съ другой стороны, представляется весьма сомительнымь примвненіе означенныхъ наказаній Церковію къ мірянамъ за преступленія противъ церковныхъ заповъдей (по крайней мъръ, до XVII стольтія). Въ пользу утвердительнаго отвъта на вопросъ о примвненіи твлесныхъ наказаній къ мірянамъ, повидимому, могуть быть приведены слъдующія, отвосящіяся сюда, свидътельства изъ источниковъ.
- Холопъ новгородскаго епископа Луки Жидяты Дудъка былъ подвергнутъ за лжесвидътельство противъ господина уръзанію носа и отсъченію рукъ ¹).
- 2) О ростовскомъ епископъ Оеодоръ, или «Оеодорцъ звъроядивомъ», какъ его называетъ лътопись, разсказывается, что «много пострадаща человъщы отъ него въ держаньи его, и селъ изнебывши и оружъя и конь, друзіи же и роботы добыща, заточенья же и грабленья; не токмо простъщемъ, но и мнихомъ, игуменомъ и еръемъ безъмилостивъ сый мучитель, другимъ

<sup>4)</sup> П. С. Р. Л. ІХ, подъ 6563: "тобоже лъта клевета бысть на епискова Луку Жидяту отъ своего холопа Дудика въ неподобныхъ ръчехъ, и изыде изъ Новагорода и иде къ Кіеву, и осуди его митрополитъ Ефремъ по Дудикинымъ ръчемъ и злыхъ его друговъ Даміана и Косьмы клеветанъ". Тамъ же подъ 6565: "епископъ Лука Жидята пріатъ престолъ свой въ Новъгородъ, свою власть, холопу же Дудъкъ оскомины быша: уръзаша ему носа и объ руцъ отсъкоша, и побъжа въ Нъмцы; сице же и его лукавниъ совътникомъ, Козмъ и Даміану, достойное воздаша по злодъянію ихъ".

человъкомъ головы поръзывая и бороды, инымъ же очи выжигая и языкъ уръзая, а иныхъ распиная по стънъ и муча немилостивнъ, хотя исхитити отъ всъхъ имънье, имънья бо бъ не сытъ акы адъ» 1).

- 3) Митрополить Іоаннъ II въ церковномъ правилѣ своемъ писалъ между прочимъ: «иже волхвованія и чароданіа творяща, аще мужу и женѣ, словесе наказаніемъ показати и обратити отъ злыхъ; якоже отъ зла непреложни пребудутъ, яро казните на взбраненіе злу, но не до смерти убивати, ни обръзати сихъ тълесе 2), не бо пріимаетъ церковное наказанія ученіе».
- 4) Черезъ долгое время послѣ митрополита Іоанна, въ 1427 году, митрополитъ Фотій писалъ псковичамъ: «и пишете ми, сынове, со своимъ посломъ, съ посадникомъ Өедоремъ, что есте по моей грамотт тѣхъ стригольниковъ обыскали и показнили, и о томъ вашемъ крѣпкомъ благочестіи благодарю.... И которые тіи стригольницы отъ своего заблужденія не могутъ чистѣ вѣровати православія истиннаго.... и якоже убо прежде вамъ писахъ, и нынѣ пишу, удаляйте собе отъ тѣхъ въ ястіи и питіи, и казнями, (толико не смертными, но внъшнъми казньми) и заточенми приводяще тѣхъ, да будутъ въ познаніе и обращеніе къ Богу» 3).

Что касается, вопервыхъ, тълеснаго наказанія за лжесвидътельство, то хотя и трудно сомнъваться въ томъ, что приговоръ быль дъломъ именно духовной власти, а не князя <sup>4</sup>), но, какъ уже указано было выше, холопъ Дудъка принадлежалъ къ категоріи тъхъ «домовныхъ» людей, которыхъ епископъ, по выраженію устава Ярослава, могъ «обрядить» по своему усмотрънію, и слъдовательно примъръ Дудъки ничего не говоритъ въ пользу примъненія тълесныхъ наказаній къ

<sup>1)</sup> Лаврент. подъ 6677; ср. Ипатіев. и Никон. подъ означ. годомъ.

<sup>2)</sup> Пр. 7. См. Пр. Макарій, Исторія церкви, П.

<sup>°)</sup> А. И. 1, № 34.

<sup>4)</sup> См. аналогическій факть въ Никон. лет. подъ 6664 г. "Нестеръ епископъ ростовскій... оть своихъ домашнихъ оклеветанъ бысть къ Констинтину митрополиту и въ запрещеніи бысть". Но въ следующемъ году, митрополить, "испытавъ о Нестеръ, яко не по правдѣ оклеветанъ бысть отъ домашнихъ его, п о в е л ѣ клеветарей его веѣхъ всадити въ темницу".

мірянамъ, какъ членамъ Церкви, погрѣшающимъ противъ твхъ или другихъ заповъдей церковныхъ. Вовторыхъ, что касается ростовскаго епископа, то трудно судить, были ли дъйствія Өеодорца излишествами, злоупотребленіями, въ основъ которыхъ лежало действительное право, или же эти действія были совершенно беззаконны въ томъ смыслъ, что не имъли никакого оправданія въ юридических воззрівніяхъ времени, и притомъ, не возникали ли эти действія изъкакихъ-либо другихъ отношеній, напр. землевладёльческихъ, а не церковныхъ. Двлъе, въ правилъ митроп. Іоанна, людей, занимающихся волхвованіемъ и чародівніями, въ случай ихъ упорства при неоднократныхъ увъщаніяхъ, указывается «яро казнить», но не до смерти убивать и не уродовать ихъ твлъ. Принимая во випманіе греческій текстъ правила митр. Іоанна 1), можемъ впдъть, что слова: «яро казнить», суть переводъ греческаго выраженія: «αὐστηροτέρως κολάζειν», т. е. наказать съ большею строгостію, но какъ именно? Правило отвъчаетъ, что наказывать следуеть, не прибегая ни къ смертной казни, ни къ членовредительнымъ наказаніямъ: отсюда можно видіть, что правиломъ митрополита Іоанна скорве отрицается, чвиъ угверждается примънение Церковію къ мірянамъ тълесныхъ наказаній <sup>2</sup>). Наконецъ, посланіе митр. Фотія, имъющее въ инду сресь и обращенное къ псковичамъ, не можетъ быть раз-

 См. проф. Панлона, Отрывки греч. текста канонич. отвітовь рус. митроп. Іоаппа П. (Прилож. къ XXII тому запис. Импер. Анад. Наукъ).

<sup>\*)</sup> Въ объясновіе словъ: "абэтеротёрює ходіўсю", проф. Павловъ (івій, прим. 7) замічаєть, что, "судя по ходу річи, митроп. Іоаннъ предписываеть подвергать виповнихь не только церковнимь, но и внішнимь ваказанівмь, міди которыхь опреділени были вк церковномь уставії Ярослава (денскими пени, заключеніе въ домъ церковний, преданіе на казнь князю и т. п.)". Посліднее предположеніе, т. е. предзініе князю на казнь, представляєтся намъ намболіє віфролінних (ср. сказанное више о водхвахь), такъ какъ въ уставії Ярослава о водшебствії не упомиваєтся и тавъ какъ представля, нерезів потому, что были вепригодни въ этомъ случаї, такъ мідівно, заключеніе въ домъ церковний не могли викіть приміненія къ мідівно, заключеніе въ домъ церковний не могли викіть приміненія къ мідівно, заключеніе въ домъ церковний не могли викіть примінень, негізное потому, что, на освозавій вублюдаєть завижаться водхвованіемъ, потом продолжать завижаться водхвованіемъ, продолжать досточную до завижаться водхвованіемъ, продолжать завижаться водхвованіемъ.

сматриваемо какъ норма для церковныхъ судовъ, но, скоръе, какъ указаніе первосвятителя всёмъ псковскимъ властямъ, всему псковскому народному правительству касательно образа дъйствій въ отношеніи къ еретикамъ. Замѣчательно, притомъ, что оба митрополита говорятъ о тѣлесныхъ наказаніяхъ скорье ограничительнымъ, чѣмъ предписательнымъ тономъ, въ которомъ проглядываетъ опасеніе, что съ виновными въ волхвованіи и ереси будетъ поступлено нежелательно-жестоко: не указываетъ ли этотъ тонъ на то, что оба митрополита имѣли въ виду княжескую и народную расправу съ волхвами и еретиками и что наставленіе духовенству состояло въ томъ только, чтобы оно не наставленіе духовенству состояло въ томъ только, чтобы оно не наставленіе духовенству состояло въ томъ только, чтобы оно не наставленіе духовенству состояло въ томъ только, чтобы оно не наставленіе духовенству состояло въ томъ только, чтобы оно не наставленіе духовенству состояло въ томъ только, чтобы оно не наставленіе духовенству состояло въ томъ

Итакъ, мы полагаемъ, что о примънении тълесныхъ наказаній, какъ міръ, налагаемыхъ по суду за преступленія мірянъ противъ церковныхъ заповъдей, ранъе XVII в. говорить трудно. Телесныя же наказанія, которыя входять въ церковносудебную практику въ XVII в., притомъ, въ смыслъ болъзненныхъ просто, а не членовредительныхъ наказаній, - стоятъ въ твеной связи, съ одной стороны, съ прикръпленіемъ крестьянъ, в съ другой, съ образованіемъ приказнаго управленія въ Перкви по чисто духовнымъ дъламъ. Ходъ и взаимная связь явленій представляются въ следующемъ виде. Однимъ изъ первыхъ и важвыших в последствій прикрыпленія было предоставленіе землемадъльцу права тълесныхъ наказаній надъ крестьянами, или, върнъе, право это создалось самою жизнію, не бывъ освящено закономь 1). А такъ какъ церковныя установленія владёли множествомъ населенныхъ земель, то тълесныя наказанія получили примънение и въ сферъ церковной, по землевладънию, администраціи; отсюда уже затёмъ проникли и въ сферу собственно церковныхъ судовъ по дёламъ чисто-духовнымъ, сосредоточившимся въ въдъніи приказовъ, дъятельность которыхъ устроилась на началахъ, общихъ съ государственными приказами. Покрайней мфрф, извъстные намъ факты примъ-

былевь, Крестьяне на Руси, Москва, 1860, стр. 180.
 двескрумия.

ненія къ мірянамъ телесныхъ наказаній относятся ко времет пр. непосредственно следующему за указанными событіями 1). Въ 1661 г. новгород. митр. Макарій предписаль отцамъ ду довнымъ извъщать его, митрополита, о непослушании духовя мут пътей, угрожая ослушникамъ пеней и наказаніемъ без в пошады 2). Нъсколько ранъе Іона ростовскій запретиль «ски морохамъ и медвъжъимъ поводчикамъ» промышлять играми, поль страхомъ наказанія безо пощады и отлученія отъ Церг ви Божіей 3). Въ документъ, относящемся къ тому же врем ени, читаемъ: «а будетъ твои дъти духовные наказанія слуднать не учнуть, или, въ церковь Божію пришедъ, кротко не учнуть стояти и во время св. пънія межь себе говорить и смінться. и жены ихъ будуть учнуть въ бълилахъ ходить, и вамъ бы на нихъ извъщать, и мы на тъхъ ослушниковъ будем в писать въ великій Новгородъ (къ митрополиту), и имъ за то быти « жестоком наказаны и въ ссылкъ въ монастыри подъ началь 1). Патріарху Никону, при его низложеніи, поставлено было въ вину, что сонъ многія люди, инови и б'яльцы не духовною кротостію за преступленія наказоваше, но градскими казними мучаще: овыхъ кнуты, овыхъ же палицами безъ мидости бити, иныя же на пытив жещи повельвая» и т. д. 3).

Въ наказъ 1689 г. говорилось: «а которые не будутъ причащатися и приходити къ отцамъ духовнымъ не учнутъ и тъхъ всяко принуждати ученіемъ, а непослушниковъ прещеніемъ и ранами, а буде и раны преслушають, писать на нихъ кначаль къ намъ въ монастырь, а буде и насъ преслушають комамъ и оковавъ за поруками отсылать съ провожатыми на Олонецъ» \*). Инструкція патр. Адріана поповскимъ старостамъ предписываєть, въ случав примитія незаконнаго ре-

3 A. M. V. N. 177.

Мы поморима дубся вменно о талесныть выпланімах, а не о тах марых в которым были инфолненских понастыровать подвачальства и о попорых разк будоть пико.

<sup>&</sup>quot;) A. H. IV, N. 252.

<sup>4)</sup> Taxes are N 28.

<sup>5</sup> Taxa 300 N 334.

<sup>&</sup>quot; Design an poor Brazios. III. crp. 407.

бенка, спрашивать дъвку, съ къмъ ребенка прижила, и виновнаго бить шелепами нещадно 1).

Восемнадцатый въкъ, въкъ «духовной команды» и «духовныхъ командировъ», представляетъ еще болъе усиленное примъненіе телесных в наказаній въ церковной практикъ 2). Тогла въ полномъ смыслъ, какъ говоритъ авторъ «Исторіи моск. епарх. управленія», господствовала теорія устрашенія; въ опредъленіяхъ дикастеріи всего чаще встръчаются выраженія: «учинить нещадное плетьми наказаніе, чтобы на то смотря и другимъ чинить такихъ продерзостей было неповадно», -и приговоры эти имъли мъсто не только въ отношеній къ духовнымъ лицамъ, но и світскимъ, т. е. лицамъ другихъ въдомствъ 3). Въ XVIII в. самые поклоны получили характеръ тълеснаго наказанія, направленнаго къ причиненію физическаго страданія 4). Съ другой стороны, телесное наказаніе являлось иногда суррогатомъ епитимін: для низшаго сословія продолженіе епитиміи иногда сокращалось заміною следующаго для енитиміи времени телеснымъ наказаніемъ, причемъ самая обстановка, при которой приговоръ приводился въ исполненіе, могла получить особенно позорящій характеръ. Встрвчаются резолюціи въ родв следующей: «вмвсто убавки духовной епитиміи, на страхъ другимъ, наказать солдатку такую-то, при собраніи другихъ тогожь полку солдатскихъ женъ, плетьми» 5). Въ 1761 г. до сената дошли свёдёнія о неприличныхъ поступкахъ тобольской духовной консисторіи и попа Нагибина, который, оставя священства

') Пр. Древн. Вивл. XV, стр. 378.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Инстр. тіунск. правленію п. п. 20 и 29. (Историко-статистич. свѣдѣнія о с.-петербург. епархін. І). Ібіdет. стр. 124. Собр. постановленій и распоряж. правит. по вѣд. прав. исповѣд. П, № 906. Опис. докум. синод. арх. І, № 499. П. С. З. № 11277.

<sup>\*)</sup> Роза новъ, истор. москов. епарх. управл. Москва. 1869. ч. 1 стр. 81.

<sup>4)</sup> Знаменскій, Прих. духов. на Руси со времени реформы Петра. Казань, 1873. стр. 611. Поклоны также назначались "на страхъ другимъ" до 1200.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Чтен. въ моск. общ. люб. дух. просв. Москва. 1870. кн. XI. стр. 154, 156, 78.

чинъ и должность, чинилъ всякое раззореніе и смятеніе мѣстнымъ жителямъ. Вслѣдствіе этого, сенатъ напомнилъ синоду о воздержаніи духовныхъ лицъ отъ неприличныхъ сану ихъ поступковъ и объ употребленіи имъ меча духовнаго, а не гражданскаго <sup>1</sup>).

Не останавливаясь долго на тълесныхъ наказаніяхъ, какътакихъ, которыя стоятъ внъ всякой связи съ началами каноническаго законодательства, представляя собою совершенно чуждое Церкви заимствованіе изъ нецерковной жизни, перейдемъ кътъмъ наказаніямъ, которыя могутъ быть названы, въ собственномъ смыслъ, церковными. Сюда относятся: отлученіе и анаеема съ одной стороны и церковное покаяніе съ другой стороны.

## 3) Отлученіе и анавема.

§ 21. Подъ рубрикой: «отлученіе и анаоема», мы разсмотримъ исторію того церковнаго наказанія, которое исключаеть вірующаго изъ среды членовъ Церкви. Слова: «отлученіе» и «анаоема», не составляють техническихъ терминовъ, изъ которыхъ съ каждымъ соединялось бы особое понятіе: и отлученіе, и анаоема, разсматриваемыя по ихъ существу, одинаковое имъли значение, подобно тому какъ и въ Церкви греческой отлучение не различалось отъ анаоемы по своему существу. Черты различія между отлученіемъ и анаоемой можно находить развъ только по отношенію къ ихъ формальной, внъшней сторонъ, хотя опять различіе это не доходию у насъ до такихъ размъровъ, какъ на западъ, гдъ анаоема, какъ мы видели, являлась съ формальностями іудейскаго отлученія. У насъ анаоема, вопервыхъ, имъла примъненіе только опредъленнымъ категоріямъ лицъ: къ ерети-

¹) П. С. З. № 11277. См. любонытныя разсужденія Татищева о карактерѣ и предѣлахъ іерархической власти: Исторія Россіи, Москва, 1768, І. стр. 564, 570—571.

камъ 1), къ обидящимъ церковь Божію 2) и, со времени «собиранія русской земли» при московскихъ князьяхъ, къ лицамъ, дъйствующимъ въ ущербъ интересамъ московской политики 3). Вовторыхъ, анаеема, обыкновенно, предполагала спеціальный судебный актъ, тогда какъ отлученіе могло быть, такъ сказать, фактическимъ въ томъ смыслѣ, что священникъ, а не высшая церковная власть, какъ это было при анаеемѣ, могъ отлучать виновныхъ въ несоблюденіи церковныхъ заповѣдей самымъ фактомъ недопущенія въ церковь, отказомъ принимать приношенія въ церковь Божію и совершать требы въ домахъ подобныхъ лицъ 4). Втретьихъ, наконецъ, имена преданныхъ анаеемѣ нерѣдко вносились въ синодикъ для провозглашенія надъ виновными проклятія во время богослуженія, преимущественнно въ недѣлю православія 5).

<sup>4)</sup> Приэтомъ, рядомъ съ анаеемой церковной, шли уголовныя карательныя жъры со стороны государственной власти; этотъ родъ анаеемы имълъ мъсто на соборахъ.

<sup>2)</sup> Начало примъненія анаеемы къ обидчикамъ Церкви Божіей положено уставами первыхъ нашихъ князей, въ виду того, что законъ, устаноняемый свътскою властію, по сознанію самихъ законодателей, не заключалъ въ себъ достаточно гарантій противъ возможности нарушеній его со стороны сильныхъ лицъ и, поэтому, ставился подъ защиту церковнаго оружія. А. И. І, № 50. Доп. А. И. І, №№ 1—4.

<sup>3)</sup> Новгор. IV лѣт. подъ 6838 и 6873 гг. (П. С. Р. Л. IV); Соф. 1 лѣтподъ 6955. (Ibid. V); А. И. І, № 97; А. Э. І, № 372; П, № 61 и др.; С. Г.
Г. и Д. П, № 52. Изъ новѣйшаго времени знаемъ анаеему надъ политиче
скими преступниками, начиная съ Отрепьева и кончая Пугачевымъ. Законъ Петра Великаго о наслѣдіи престола былъ изданъ надъ угрозою смертной казни и церковной клятвы противъ нарушителей. П. С. З. № 4870. См.
также Опис. д. и докум. синод. арх. І, № 473.

<sup>4)</sup> A. H. I, № 109.

<sup>5)</sup> Еще въ уставѣ новгор. кн. Всеволода Гавріила было сказано: "а кто нашего рода пограбить или отыметь (судъ церковный), того повелѣхомъ владыцѣ соборомъ въ синодицѣ проклинать". Макарій, ІІ, прим. 467 на стр. 360. Въ концѣ XIV в. митр. Кипріанъ послалъ псковскому духовенству синодикъ, говоря слѣдующее: "а синодикъ есмъ послалъ къ вамъ правый царегородскій, почему и мы здѣсь поминаемъ или еретиковъ проклинаемъ, и вы по тому дѣйте". А. И. І, № 8 Въ псковской 1 лѣтоп. объ архіепистопѣ новгородскомъ Іонѣ говорится: "въ лѣто 1466 пріѣхаше во Псковъ преосвященный архіепископъ великаго

Кромъ «отлученія» и «анаоемы», разсматриваемое наказаніе носило и другія названія: такъ оно называлось неръдко

Новагорода владыка Іона, октября въ 6-й день, на память св. апостола Өомы, и все священство и съ множествомъ народа срътоша его съ вресты... И въъха въ градъ Псковъ и мужь исковичь всъхъ благословилъ, и соборовалъ у св. Троицы, и сенадиктъ чтоша, и пѣща благовърнымъ княземъ и всѣмъ православнымъ христіанамъ великія многа лѣтъ, а злыя проклища". Тоже самое повторилось въ 1468 г. съ новымъ пріѣздомъ митрополита въ Псковъ. П. С. Р. Л. т. IV. Стр. 230 и 232. Опальный патріархъ Никонъ, живя въ воскресенскомъ монастырѣ, въ недѣлю православія провозгласилъ анаоему надъ Питиримомъ, митрополитомъ сарскимъ и подонскимъ, тріехъ ради винъ: за дъйство ваия, за поставленіе Меоодія, епископа мстиславскаго, и за досадительное и поносительное къ себѣ слово"Востоковъ, Опис. ркп. рум. муз. № СССLХХУІ, стр. 560—561. Примърш внесенія въ синодикъ подвергаемыхъ анаоемѣ лицъ можно видѣть въ Продолж. Древ. Рос. Вивлюе., т. VI. Извлекаемъ отсюда нѣсколько подобныхъ примѣровъ:

"Воръ и думегубецъ и измѣнникъ и клятвопреступникъ Стенька Разинъ забылъ св. соборную Церковь и православную христ. вѣру, великому государю измѣнилъ, и многія пакости, кровопролитія и убійства въ градѣ Астраханѣ и въ иныхъ низовыхъ градѣхъ учинилъ, и всѣхъ купно православныхъ, которые къ ево коварству не приставали, побилъ, потомъ и самърскорѣ исчезе, и со единомышленники своими да будетъ проклятъ".

"Новін еретицы, не върующін въ Господа нашего Інсуса Христа сына Божія и въ пречистую Богородицу, и похулившін вся седмь вселенскихъ соборовь св. отець, архимандр. Касьянъ, Ивашко Максимовъ, Некрасъ Рукавовъ, Волкъ Курицынъ, Митя Коноглевъ, и вси ихъ поборници и единомысленницы и православнъй христіанстъй въръ развратницы, анаесма<sup>2</sup> (3).

"Новый еретикъ, Гришка Отреньевъ разстрига, бывый въ нашей русстій жили чернець и діаконъ, и обругавъ иноческій образь способіємъ скланіннымъ джельстивно назвался сыномъ великато государя царя и в. кн. Ивака Васильевича и безстудно, яко песъ, на царскій престоль великія Россів векочи и т. д. анавема".

"Изженникъ и воръ новыя четверти подъячей Тимошка Авиндиновъ во 162 г. изженить благочест. государю, ц. и в. кн. Михаилу Өеодоровичу, бъжать въ Литву, а изъ Литвы быль у турскаго салтана и въ немеценть, по кногихъ речатъ и умыслахъ воровски назывался ложно цари Васили Изапожича синоиъ Іоанномъ Шуйскимъ и многіе воровскіе замысли чинить и надъ носковскимъ государствомъ умышлаль, аваеема".

Виний протопонь Аввакумъ, понъ Лазарь, Осодоръ роздіаконъ и оттики монастира бивий чернець Енифанець да будуть проклати". Конъ Никита Суздалець и съ никъ черним Сергій инжегородець, хобокужій Савватій Костромитинь, Дорофей и Гаврішть и сообщики по ботуть провлати". изверженіемъ 1), неблагословеніемъ и клятвою 2), проклятіемъ 3), юзою 4), запрещеніемъ 5).

"Прошлаго 191 года, во днехъ мѣслца Яннуарія, изданы печатнымъ тисненіемъ на листахъ заповѣди Божія и церковныя, и иная таинства въ присное поученіе и вѣдѣніе всѣмъ православнымъ христіаномъ, и Февраля мѣслца съ 1-го числа въ Чудовѣ монастырѣ въ притворѣ церковнѣмъ на стѣнѣ оныя словеса Божія на тѣхъ листахъ, такожде и иныя листы, церковная ученія являющіи, тамо нѣкто богопротивный человѣкъ и церковный отступникъ ругательно, яко врагъ Божій, дерзнулъ все замазати; у иныхъ же приходскихъ церквей оныя заповѣди Божія на тѣхъ листахъ изодраны обрѣтошася и на землю, яко злое что, повержены; и знатно сіе, яко зліи врази креста Христова сотвориша, и которыи люди отъ злосердца своего содѣлаша и не каются, да будутъ прокляти".

"Въ Чудовъ же монастыръ прошлаго 192 лъта, Февр. мъсяца въ 5 день изображенную руку правую на дскъ сложение имущу перстовъ по преда даню св. апостоль и св. отецъ, како сложа персты исповъдающе въ сложение св. Тронцу, всъмъ православнымъ христіаномъ подобаетъ крестъ на себъ изображати, яко и св. апостола Андрея Первозваннаго руки сложение перстовъ имущи сицево: въ семъ истинствуетъ нъкто врагъ человъкъ и раскольникъ, деготь со смолою смъщавъ, дерзнулъ заливати, ненавидя въ сложение томъ исповъдания св. Тронцы, той да будетъ проклятъ". Стр. 500 и сл. См. также у Чистовича, Оеофанъ Прокоповичъ, стр. 64, прим. 2.

¹) Дополн. А. И. I, № 28.

<sup>3</sup>) Востоковъ, Опис. рукоп. рум. муз. №№ СССLXXVI и ССССИ, стр. 561 и 607. Въ лътописцъ Переяславля суздальскаго уставъ Ярослава заканчивается фразой: "а черезъ се кто почнетъ судити, самъ оскудъетъ, а клятва и неблагословение на нихъ св. отецъ иже въ Никеъ".

<sup>8</sup>) Отъ лицъ, ненадежныхъ для политическаго мира и вообще для интересовъ московскаго государства, отбирались такъ называемыя "проклятын" или "неблагословенныя" граматы". Смыслъ этихъ грамать быль тотъ, что ища, выдавшія ихъ на себя, такъ сказать, сами себя отлучали отъ Церкви, въ случав невърности московскому князю. Соф. 1 лътоп. подъ 6955 (П. С. Р. Л. V), Образецъ подобной грамоты можно видёть въ записи князя Мстиславскаго, данной за посредствомъ московскаго митрополита Кирилла и прочихъ духовныхъ особъ царю Ивану Васильевичу. Въ грамотъ говорилось: "А будеть въ православной хрестьянской своей въръ соблажнюся, а Государю своему царю в. кн. Ивану Васильевичу и его дътемъ, царевичу Ивану и царевичу Оедору, и всему православному крестьянству не учну прямети и изм'вню, или учну крымскаго и турскаго и литовскаго наводити на крестьянскую нагубу: и я буду проклять оть Господа Бога и пречистые владычницы и отъ вселенскихъ седьми соборъ, и отъ чудотворцевъ русскихъ и отъ митрополита Кирилла и отъ вскув лиць, предъ которыми объщался на будущее время стоять въ въръ твердо... А не учну азъ по сей проклятой грамот'в правити, и азъ буду проклять въ семъ въцъ и въ будущемъ, Въ исторіи церковнаго отлученія можно различать нъсколько періодовъ, причемъ гранями, разграничивающими одинъ періодъ отъ другаго, служатъ—съ одной стороны—время патріаршества, —съ другой—эпоха Петра Великаго.

Въка, прошедшіе со времени возникновенія христіанской Церкви на Руси до учрежденія патріаршества, мы относимъ къ одному періоду, на томъ основаніи, что время патріархата отразилось на отлученіи нѣкоторыми особыми чертами, которыхъ мы не замѣчаемъ впродолженіе всего предыдущаго періода. Несомнѣнно, что церковное отлученіе могло примѣняться на Руси съ первыхъ временъ существованія самой Церкви,

и не буди на миѣ милость Божія и пречистыя богородицы и вселенских седьми соборовъ" и т. д. Грамата укрѣилилась рукоприкладствомъ и початью митрополита. Собр. Гос. Гр. и Дог. І, № 196. См. также проклятю грамату Шемяки, Татищевъ, П, стр. 577.

<sup>4)</sup> A. H. C, № 194.

Б) Подъ последнимъ названіемъ, иногда, впрочемъ, и подъ некоторыми изъ прежде указанныхъ, практиковалось въ русской Церкви наказаніе, соотвътствующее средневъковому западному интердикту. Мотивы этого ваказанія всегда были политическіе, а не церковные. Отлученіе надагалось на цёлую м'єстность, причемъ наказаніе падало на правыхъ и виноватых безъ различія. Прим'тры: митропол. Өеогность послаль отлученіе на княза Александра и на всъхъ исковичей, которые не хотъли выдать этого княз-Новгор. IV лът. подъ 683S (П. С. Р. Л. IV); митрополить Алексъй чрезь препод. Сергія затвориль всь церкви въ Нижнемъ Новгородъ: ibid. подь 6873 г.; митропол. Іона, въ своей окружной грамоть (1448 г.) извъщая рос сіянь о своемь вступленін на канедру, уб'єждаль ихъ не повиноваться ка Дмитрію Шемяк' и высказалъ следующую угрозу: "коли вашимъ ожесточеніемъ еще кровь христіанская проліется, тогды не христіанинъ кто имнуяся будеть къ вашей земль, ни священникъ священствуя, но вси Божы церкви въ вашей земль затворятся отъ нашего смиренія". А. И. I, № 43. Митроп. Геронтій писаль вятичамъ (1486—1489 гг.): "и только не послушаете насъ нынъ, и мы къ вашимъ игуменомъ и попомъ и ко всему священству, къ вашимъ духовнымъ отцемъ, тожь есьмя писали и ръчьми приказали, чтобы васъ и они не благословляли и имъли бы проклятыхъ по вашимъ злымъ и окаяннымъ деломъ, и церкви бы Божіи затворили, потъвасъ бы пошли изъ земли вси вонъ". А. И. І, № 98. Ср. № 261. Псковичи и вор городцы вообще довольно часто подпадали огульному отлучению всемь населеніемъ города, именно, когда они не давали подъезда — последніе московскому митрополиту, первые новгородскому владык в. Новгор. 17 двт. подъ 6845 (П. С. Р. Л. IV); Макарій, V, стр. 86.

частію въ тѣхъ случаяхъ, когда денежныя пени были непришѣнимы, частію же тогда, когда сама свѣтская власть была безсильна противодѣйствовать тѣмъ или другимъ правонарушеніямъ. Сюда относятся, прежде всего, случаи «преобитѣнія» церковнаго суда. Затѣмъ, нѣсколько разъ упоминается о церковномъ отлученіи въ «Правилѣ» митрополита Іоанна 1).

<sup>1)</sup> По "Правилу" митрополита Іоанна отлученію подвергаются: 1) придерживающіеся языческих обрядовь и идолопоклонства (пр. 15), 2) продающіе собственных слугь-христіань поганымь (пр. 22), 3) виновные въ мно. гоженствъ одновременномъ и послъдовательномъ (пр. 7 и 21), 4) вступившіе въ вровосмъсительные браки въ довольно, впрочемъ, отдаленныхъ степеняхъ родства (пр. 23 и 24). 5) не причащающиеся върусской земль и въ великій пость употребляющие мясо и скверное (пр. 5). Неволинъ (О простр. церк. суд. П. С. Соч. VI, стр. 299) высказываеть ошибочное митніе, говоря, что "Правило" митр. Іоанна имъетъ дъло только съ внутреннимъ суломъ, опредъляя грешникамъ, добровольно и независимо отъ внешняго суда кающимся, церковную епитимію. Напротивъ, въ "Правилъ" имъется въ виду не столько внутренній судь, епитимін, сколько судь внішній. Это, во-первыхъ, доказывается извъстнымъ уже намъ постановленіемъ о волхвахъ. Во-вторыхъ, хотя и епитимія неръдко называется отлученіемъ, но между епитимією и отлученіемъ всегла можно провести границу, такъ какъ епитимія, вызванная преступнымъ фактомъ, обыкновенно, является отлученіемъ срочнымъ, тогла какъ отлучение въ собственномъ смыслъ направляется, обыкновенно, не противъ преступнаго факта, а противъ преступнаго состоянія и построено не на идев очи щенія совъсти, а на идеъ исправденія, въ смысль возбужденія раскаянія въ виновномъ. "Правило" митр. Іоанна въ весьма многихъ случаяхъ имъетъ дъло, пленно, съ этимъ последнимъ отдучениемъ и направлено къ тому, чтобы восполнить пробёлы, оставленные уставами первыхъ князей. Уставы определили денежныя пени за тоть или другой преступный факть; но преступникь. уплативь денежную ценю, могь оставаться въ томъ же преступномъ состояніи, могь напр. по старому придерживаться идолослуженія и языческихъ обрядовъ, оста ваться въ кровосмъсительномъ бракъ, жить съ нъсколькими женами, или, оставляя одну, жить съ другою. Перковная власть, очевидно, не могла здъсь удо вольствоваться ностановленіями перковных уставовь и, поэтому, въ против вость мненію Карамзина, который, какъ известно, на мнимомъ противоречіи "Правила" митрополита Іоанна уставу Ярослава строить одно изъ своихъ воз раженій противъ подлинности устава (Истор. госуд. росс. ІІ, стр. 95, прим. 158. Спб. 1818.), могла, безъ всякаго противоръчія узаконеніямъ князей, полнять пробълы въ нихъ своими собственными мърами. И впослъдствін цервовная власть нередко выступала съ своимъ оружіемъ тамъ, где другое оружіе было непримънимо. Такъ напр., Фотій подвергаеть отлученію неизвъст ное лидо, похитившее церковное сокровище, ибо, за неизвъстностію лица виновнаго, светская власть оказывалась безсильною для противодействія преступленію (А. И. І. № 256). Объ архіенископъ новгородскомъ Серапіонъ въ

Сущность отлученія, на основаніи означеннаго правила, понимается согласно извъстному намъ изречению Христа Спасителя объ исключении нерасканенаго изъ Церкви, какъ язычника и мытаря. Эта мысль выражается словами: «если не послушають, имъть какъ язычниковь и мытарей» 1), «считать чуждыми соборной церкви» 1), «не прежде принимать въ общеніе и допускать въ святому причащенію, какъ когда оставять грыхь свой» 1). Въ дальныйшей практикы Церкви, существо отлученія означается болье опредьленными чертами. Митрополить Кирилль въ извёстномъ своемъ правиле писаль: «паки же увъдъхомъ бъсовская еще держаще обычая треклятыхъ едлинъ, въ божественные праздники погоры нъвавы бъсовскіе творити съ свистаніемъ и вличемъ и воплемъ сзывающе нъвы скаредныя пьяницы и быющеся дрьколъемъ до самыя смерти и взимающе отъ убиваемыхъ порты... Аще вто изобрящется по сихъ правилъхъ безчине творя, да изгнани будуть отъ св. Божінхъ церквъ, а оубіснін да будуть прокляти въ сей въкъ и въ будущій. Аще нашему законоположенію противятся, то ни приношенія о нихъ принимати, рекше просфоры и кутып, пи свічи. Аще и умреть, то надъ нихъ не ходять іереи и службы за нихъ да не творять, ни положити ихъ близъ Божінхъ церквъ. Аще который попъ дръзнеть что створити надъ ними, да будеть чюжъ своего сана» 1). Подобнымъ же образомъ митрополитъ Фотій писаль священнослужителямъ: «не прінми приношенія въ церковь Божно отъ неверныхъ, ин отъ еретикъ, ни отъ блудникъ. ни отъ прелюбодъй, ни отъ татей, ни отъ разбойникъ, ни

гатописи разсказывается, что, онъ при громадномъ пожарт въ Новгородъ, "соборъ совокупивъ и многихъ гражданъ призва на горелое мъсто, нача преклинати соборомъ немилостивыхъ грабителей, которые жжоныхъ мертвыхъ грабина, инущихъ злата и серебра, еще же и живыхъ огоръвшихъ грабящихъ, мониста и вругу емлющихъ и богатящеся тъмъ" (П. С. Р. Л. III, подъ 7016 г.).

¹) np. 22.

<sup>&</sup>quot;) пр. 15.

the same of the sa 4) Русскія Достопамятности, І, стр. 114—115.

отъ грабителей, ни отъ корчемника, ни отъ рѣзоимца, ни отъ ротника, ни отъ клеветника, ни отъ поклепника, ни отъ лживаго послуха, ни отъ волхва, ни отъ потворника, ни отъ убійцы, ни отъ четвероженца, ни отъ тъхъ, иже челядь свою морятъ гладомъ и ранами неповиннъ, у таковыхъ свъщи, ни просфоры не пріемли, донелѣже покаются совершенно и отъ злобъ своихъ престанутъ» 1). Тотъ же митрополить даетъ наказъ священникамъ лицъ, поймающихъ себъ женъ безъ благословенія церковнаго, отъ церкви удалять и доры не давать, ни богородична хлеба, ни св. причастія, дондеже съ покаяніемъ и слезами законнымъ бракомъ совокупятся 2). Стоглавый соборъ понималь отлучение въ смысле недопуще. нія въ церковь и отказа въ принятіи какихъ либо приношеній отъ отлученныхъ 3). Церковная власть воспрещала христіанамъ вступать въ ближайшее обращеніе съ отлученными въ обыденной жизни 1).

При патріархах, особенно во 2-й половинѣ XVII в., выработался особенный типъ отлученія съ чертами интердикта, такъ называемое «вседомовное» отлученіе. И замѣчательно, что отлученіе въ этомъ видѣ практиковалось, по преимуществу, въ отношеніи къ нарушителямъ церковныхъ привилегій, неприкосновенности церкви, церковныхъ судовъ и церковныхъ лицъ. Причину, какъ кажется, найдти не трудно. Время натріаршества, и особенно послѣдняя половина XVII в., было временемъ, когда церковная власть, получивъ небывалый авторитетъ въ государствѣ, окруживъ себя блескомъ и могуществомъ, ревнивѣе чѣмъ когда либо оберегала свои «богоустановленные» иммунитеты отъ вѣянія духа времени, отъ посяга-

THE SWARES OF BRIDE SHOP SHOW AND ADDRESS.

<sup>4)</sup> A. H. I, № 109.

²) Дополн. къ А. И. I, № 181; ср. А. Э. I, № 369; А. И. I, № 11.

э) Гл. 33 о содомскомъ грѣсѣ, стр. 109 изд. Кожанчикова: "а которые не исправляются, ни каются, и вы бы ихъ отъ всякія святыни отлучали и въ церковь входу не давали, и приносу отъ нихъ не принимали, дондеже покаются и престанутъ отъ своихъ золъ".

<sup>4)</sup> Еще въ уставѣ Ярослава было сказано: "аще кто со отлученнымъ ясть и піеть, самъ отлученъ будеть". По выраженію митрополита Кипріана, "съ отлученными божественныя правила повелѣвають ни ѣсти, ни пити, ни обчины никакой не держати". А. И. І, № 11.

тельствъ, чаще и чаще повторявшихся, на неприкосновенную церковную обособленность, со стороны подчиненныхъ органовъ свътской власти, а равно и со стороны частныхъ лиць. Приведемъ нъсколько примъровъ этого рода отлученія.

Въ 1668 г. архимандритъ тихвинскаго монастыря прислаль новгородскому митрополиту Питириму заручную челобитную двухъ священниковъ Ульяна Иванова и Андрея Артемьева съ причетниками, на Гаврилу да на Тимофвя Иванова дътей Кобылиныхъ и на людей ихъ, «что онъ, Гаврила. при стороннихъ понятыхъ людяхъ его, попа Ульяна, за бороду драль, а брать его Тимофей хотыль убить чеканомъ до смерти и впредь на него, попа Ульяна, и на всъхъ церковныхъ причетниковъ они, Гаврила и Тимофей, похваляются смертнымъ убійствомъ и на домы ихъ всякимъ дурномъ, п приходя на погостъ съ оружьемъ безпрестанно и всякою неподобною бранью ихъ бранять, а ему де, попу Ульяну, мать ихъ, вдова Авдотья, и Гаврила и дворовые ихъ люди, дети духовные, а Тимофей и по се время на исповъди у отца духовнаго не бываль, и онь, бояся оть нихъ смертнаго убійства, въ домы ихъ приходить не смъетъ». Митрополитъ, съ своей стороны, отписываеть: «и какъ къ тебъ, сыну, ся наша грамата придетъ, и ты бъ попомъ Ульяну да Андрею в около того Колжескаго погосту въ монастырехъ игуменомь и строителемъ и чернымъ попомъ, и въ погостъхъ и въ выставкахъ попомъ и діакономъ и церковнымъ причетни комъ вельлъ учинить заказъ кръпкій, чтобы они ко вдові Авдоть в и къ дътямъ е в Гаврилу и Тимофею и къ людемъ ев и ко крестьяномъ со всякими церковными потребы въ домы ихъ не приходили и въ церковь ихъ и ихъ женъ и дътей не пущали, и приношенія отъ нихъ въ церкви не принимали» 1).

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Въ данномъ случав любопытнымъ представляется то обстоятельство, что митрополитъ, какъ видно, не могъ распорядиться отсылкою виновныхъ въ монастырь, въ "смиреніе" или на "чепь", какъ дѣлала это спломъ прадомъ церковно-іерархическая власть въ XVII в. съ другими преступинками противъ церков. правилъ. См. А. И. IV, № 205.

Въ 1681 г. отлученъ отъ Церкви подьячій Толмачевъ «за преобидение церковнаго причта». Решено: «отлучити его церковнаго входа и священныхъ потребъ, дондеже онъ въ томъ исправление принесетъ предъ преосвященнымъ епископомъ, и о томъ по всемъ церквамъ священному чину и причетникамъ учинить заказъ, чтобы его нигдъ къ церкви Божіей къ пъніямъ церковнымъ не пущали, и священники и діаконы и всъ церковные причетники въ домъ къ нему ни съ какими священными потребами не приходили, и приношенія его въ церковь никакого не принимали, и въ столахъ на объдъхъ каковыхъ у кого прилучится кому быти съ нимъ не сидъти и ни въ чемъ съ нимъ никому сообщенія никакого не имъти; а будетъ кто сему преосв. епископа указу явится преслушенъ и съ тъмъ отлученнымъ учнетъ каково сообщение имъти, и по свящ, правиламъ и той тому же отлучению будетъ подлежать 1)».

Въ 1689 г. новгородецъ, посадскій человъкъ Никифорко Михайловъ, на Москвъ, въ новгородскомъ приказъ подалъ челобитную отъ имени новгородскихъ гостей Семена Гаврилова, · сына его Ивана и новгородскихъ посадскихъ людей, чтобы освященному чину судимымъ быть въ великомъ Новгородъ, въ приказной палать, а не въ митрополичьемъ духовномъ приказъ. Митрополить новгородскій Корнилій даль знать объ этомъ патріарху московскому Іоакиму, который особою граматою предписываетъ Гаврилову и другимъ челобитчикамъ повиноваться митрополиту. «А что ты подаль на Москвъ челобитную», говорится въ патріаршей грамоть, «чтобы освященнаго чина людямъ судимымъ быть мимо его митрополича дому, и то ты дълаешь не гораздо и Церковь святую преобидишь. А будетъ ты и сынъ твой Иванъ упорствомъ своимъ учнете творити, такожде и подъ судомъ архіерейскимъ въ дълахъ, которыя подлежать архіерейскаго суда, послушны быти не похощете, и вамъ за непокорство ваше быти по святымъ апостольскимъ и отеческимъ правиламъ подъ клятвою въчно, а отъ насъ свя-

¹) A. Э. IV, № 249.

тъйшаго патріарха будете отъ святыя Церкви въ отлучения всякія церковныя святыни до смерти несподобленіи» 1).

Въ 1691 г. сибирскій митрополить Павель отлучиль оть Церкви боярскаго сына Якова Елагина за «ругательство монашескаго чина и что онь черезь правила св. апостоль и св. отець вступаеть не въ свои дъла, безъ его архіерейскаго указу, монаховь и монастырскихъ служебниковъ въ приказной изов судомъ и расправою въдаеть и всякое ругательство и мучены имъ чинитъ». За всъ эти вины митрополить опредълиль лишить его церковнаго входу и въ домъ къ нему ни съ какими потребами не входить, и никакой святыни не сподоблять и общенія съ нимъ не имъть 2).

Изъ жалобы, поданной царю въ 1697 г. на митрополиз сибирскаго Игнатія, видно, что онъ ближнихъ стольниковь и воеводъ Андрея и сына его Андрея Нарышкиныхъ со всямь ихъ домомъ отъ Церкви Божіей отлучиль и въ домъ ихъ со святынею и со всякими церковными потребами свищениикамъ ходить запретилъ и церковь Вознесенія Господня, къ которой бояре и воеводы тобольскіе и приказные люди приходять, вельль запереть, и та церковь была заперта безь пвнія съ недвлю. 26 августа, въ день имянинъ великой княгини Натальи Алексъевны, Андрея Нарышкина съ товарищи въ соборную церковь къ молебному пънію не пустиль и соборную церковь вельть запереть; и посль того времени ходилъ къ нему. Игнатію митрополиту, въ крестную его палату, для благословенія, тобольской приказной палаты дыкь Алексий Протопоновъ, и онъ де митрополитъ крестовую свою палату вельть запереть и его дыка разболокать и хотыть бить плетьми, а дьяка Афонасія Герасимова отъ входу церковнаго съ проклятіемъ запретилъ, и въ домъ его свящевникамъ ходить не велёлъ же. Да августа 16 числа онъ же правилъ пеню 100 рублевъ на тобольскомъ сынъ боярскомъ, на Леонтъв Редриковъ, и иныхъ его братью для правежу къ себъ береть на митрополичій дворь безь памятей и безь выома ближняго стольника и воеводы Андрея Нарышкина» 3).

A. H. V, № 186.
 Ibidem. № 211.
 Доп. А. И. XII, № 86.

Вседомовное отлученіе, приміры котораго, приведенные нами. падають на время, последовавшее за великимъ московскимъ соборомъ и за паденіемъ Никона, приняло черты, аналогическія съ интердиктомъ, какъ такимъ наказаніемъ, при которомъ безразлично терпять и правые, и виноватые, особенно въ тъхъ случаяхъ, когда вседомовное отлучение соединялось съ запечатаніемъ церквей: отлученіе въ этомъ смыслів и по указаннымъ мотивамъ должно было нередко переходить въ личности. Съ другой стороны, церкви не всегда запечатывались за обиду, нанесенную прихожанами священнослужителямъ; по странной логикъ, онъ запечатывались иногда за вину священника, причемъ мотивы быди, конечно, иные, именно финансовые. Въ инструкціи патріарха Адріана поповскимъ старостамъ читаемъ: «которыхъ церквей попы съ причетники будеть святвишаго патріарха данныхъ и полоняничныхъ денегъ на указный срокъ по генварь мёсяцъ старостамъ поповскимъ платить не будуть, и тв церкви, у которыхъ попы служать, до указу свят. натріарха запечатать и о тъхъ попахъ къ св. патріарху писать не замотчавъ, и темь попамъ, за ослушание ихъ, отъ церквей, у которыхъ они служать, будеть отказано, и на ихъ мъста пожалованы будутъ иные попы и причетники» 1).

Петръ Великій, въ виду широкаго примъненія на практикъ вседомовнаго отлученія, прежде всего, нашелъ себя вынужденнымъ сдълать собственноручныя измъненія въ формулъ архіерейской присяги, даваемой архіереями при ихъ хиротоніи. Препровождая составленную имъ формулу при письмъ митрополиту Стефану Яворскому, Петръ высказываетъ въ этомъ письмъ слъдующій мотивъ: «понеже архіереи, хоти по положенному объщанію и объщаютца хранить церковные уставы вкупъ, но ради нъкоторыхъ у насъ небрегомыхъ дъль изъясненіе особливое при семъ написавъ посылаю, которое велите присовокупить къ настоящему». Одинъ изъ пунктовъ архіерейской присяги читается такъ: «объщаюся еже кого либо по моей страстной воль, или какихъ ради ссоръ

<sup>1) 11. 51.</sup> 

со мною, или съ моими подчиненными, вседомовно и единолично не проклинать и отъ таинствъ церковныхъ не отлучать, по 4 пр. 7 всел. соб. и по 134 иже въ Кароагенъ помъстнаго и по 39 заповъди Юстиніана царя, развъ кто покажетъ себя явнымъ преступникомъ и раззорителемъ заповъдей Божіихъ, или противо церкви еретикомъ, и по Христову словеси (Мато. XVIII, 18), по тріехъ увъщаніяхъ, непокоршагося и не исправившагося токмо единолично, а не вседомовно проклинать и отлучать» 1).

Съ подробностію и ясностію изложены взгляды Петра на церковное отлученіе въ Духовномъ Регламентъ. Въ пунктъ 16, подъ рубрикой: «Дъла епископовъ», находимъ цъльное систематическое изложеніе ученія о церковномъ отлученіи. Епископъ не долженъ быть дерзокъ и скоръ, но долготерпъливъ и разсудителенъ во употребленіи власти своей связательной, то есть во отлученіи и въ анавемѣ, даде бо Госнодъ власть сію въ созиданіе, а не въ раззореніе. Власть убо сія, дабы была правильно употребляема, двое смотрѣть надобѣ первое, каковая вина толикаго наказанія достойная; другое, какъ поступать епископу въ наказаніи томъ».

На вопросъ: «за какія вины слѣдуетъ подвергать отлученію?», Регламентъ отвѣчаетъ: «вина симъ разсужденіемъ можетъ опредѣлитися: аще кто явственно хулитъ имя Божіе, или свящ. писаніе, или Церковь, или явно грѣшникъ есть, не стыдяся дѣла своего, но и паче тѣмъ чваняся, или безъ правильной вины покаяніе и св. евхаристію больше году не пріемлеть, или что либо иное творитъ съ явнымъ закона Божія ругательствомъ и посмѣяніемъ, таковый по повторенномъ наказаніи, упрямъ и гордъ пребывъ, достоинъ судитися толикой казни. Ибо не просто за гръхъ подлежитъ анавемъ, но за явное и гордое презрѣніе суда Божія и власти церковныя съ великимъ соблазномъ немощныхъ братій, и что тако воню безбожія издаетъ отъ себе».

Затъмъ, вовторыхъ, что касается самой процедуры отлученія, то она представляется въ слъдующемъ видъ. — Сначала

<sup>1)</sup> Опис, д. и док. синод. арх. прилож. 1, письмо 1%.

скопъ посылаетъ духовника «выговорить» грѣшнику его у съ глазу на глазъ, «съ кротостію и со ув'вщаніемъ». понеже яко явнымъ гръхомъ и гордымъ соблазнилъ церь: то умолять его должень духовникь, чтобы тоть близкій день праздничный принесъ отцу духовному поніе и приняль бы епитимію и причастился бы евхаристіи той при народъ, чтобы его измънение явно стало, и сознъ бы раззорился, и на блевотины своя не возвращался И аще, сіе слышавъ, виноватый покорится и повелъваесотворить, пріобраль епископь брата своего и больше иего делать». При безуспешности этого посольства, спунвсколько времени, епископъ позоветъ грвшника къ себв естно, съ прошеніемъ» и повторить ему тоже самое навленіе, въ присутствіи лишь одного духовника, ходившаго нему. Если призываемый къ епископу не явится, то епиопъ посылаетъ къ нему того же духовника, но уже «съ угими нъкіими честными особыми, духовниками и мірскими, шаче съ пріятельми онаго». При непреклонности ув'вщаемаго, можно и еще повторить такое же посольство.

Если вев мвры окажутся напрасными, тогда епископъ поить протодіакону въ праздничный день въ церкви извъить народъ приблизительно въ такихъ словахъ: «человъкъ, омый вамъ (имя рекъ), таковымъ-то явногрѣщіемъ именно лазняетъ церковь и презорникъ гнѣва Божія является, и ставленіе пастырское, не единожды ему повторенное, съ гательствомъ отметнулъ; того ради пастырь вашъ (имя къ) молитъ вашу любовь отческо, да вси помолитеся о немъ агоутробному Богу, да умягчить его жестокосердіе, и да одце чисто сотворить въ немъ и преклонить его къ поянію. А которые ближайшее имате съ нимъ сообщеніе, вщавайте его и умоляйте и единолично всякъ и съ проми совокупно со всякимъ усердіемъ, да принесетъ покаяе, идоложите ему, что аще не исправленъ и презорливъ деть до такого времени (время уреченно будеть по разжденію): то подпадеть изверженію отъ Церкви». Если упорво грвшника не будетъ побъждено и этою окончательною врою, то епископъ и тогда еще не приступить къ анаоемъ, но прежде сообщить «духовному коллегіумъ» о всемъ, что дълалось, и затъмъ, получивъ уже отъ коллегіумъ соизволеніе на письмъ, предастъ явно гръшника анаоемъ, составивъ формулу анаоемы и повелъвъ протодіакону прочитать ее въ церкви при народъ.

Сущность отлученія рисуется въ этой формуль слычющими чертами. Онъ извергается изъ общества христіанскаго и, какъ непотребный членъ, отсъкается отъ тъла Церкви Христовой, становится непричастнымъ Божіихъ даровъ, кровію Спасителя пріобрътенныхъ; для него запрещенъ и не благословенъ входъ церковный, и тъмъ болъе онъ не можеть быть участникомъ св. и страшной тайны евхаристии и прочихъ таинъ святыхъ и требъ церковныхъ, какъ въ церкви, такъ и въ дому своемъ, и на какомъ либо иномъ мъсть. Если бы онъ вошель въ церковь тайно, или явно, съ насиліемь: то большему осужденію подлежить, и тімь болье, если онъ коварно или насильно дерзнеть причаститься св. таинъ. Священники должны всячески возбранять ему входъ церковный, и если не могутъ возбранить ему ради силы его, то, кром'в литургін, да престають отъ всякой службы церковной до тёхъ поръ, пока онъ не выйдетъ. Равнымъ образомъ, священники не должны ходить къ нему съ молитвой. благословеніемъ и святыми таинствами, подъ лишеніемъ санв своего. Приэтомъ должна быть всегда оговорка, что онь самъ (имя рекъ) «точію единоличнъ анаоемъ сей подлежить, но ни жена, ни дъти, ни прочіи домашній его, развъ бы и оные поревновать похотёли его неистовству, и за сію наложенную на него клятву дерзнули бы гордо и явственно укорять Церковь Божію.» Установленный образецъ анаоемы, по прочтеніи, долженъ быть прибиваемъ къ дверямъ или одной престольной, или всъхъ церквей данной епархіл, смотря потому, какъ найдетъ лучшимъ «коллегіумъ».

Потомъ, если изверженный придеть въ чувство и захочетъ поканться, то долженъ свое покание или самъ лично или чрезъ другія честныя лица принести публично ещ скопу въ церкви, а если изверженный, не покалься, учист еще ругатъ анаеему церковную, или еще и пакостить епл-

скопу, или иному причту, тогда епископъ входитъ съ челобитной къ духовному коллегіумъ, а коллегіумъ, розыскавъ
истину, будетъ съ настояніемъ просить суда подобающей
мірской власти, или и у самого царскаго величества. Дальнѣйшими, въ разъясненіе Дух. Регламента вышедшими, постановленіями положеніе отлученныхъ опредѣлено по аналогіи съ положеніемъ шельмованныхъ. Одна изъ резолюцій
на докладные пункты синода апр. 12, 1722 г. говорила:
«а которые будутъ подлежать проклятію, и оное уже отъ
синода учинится, такихъ по шти недѣляхъ отъ дня публикаціи никуды къ дѣламъ и компаніи не допускать, какъ
о шельмованныхъ указъ повелѣваетъ» 1).

Отъ великаго отлученія или анавемы Дух. Регламентъ отличаетъ малое отлученіе. «Есть же въ Церкви святой и меньшее наказаніе или запрещеніе. Се же есть, когда не предаетъ Церковь грѣшника явно анавемѣ и не изгоняетъ его отъ стада Христова, но только смиряетъ его отлученіемъ отъ сообщенія съ правовѣрными въ общихъ молитвахъ, не велитъ входити въ храмы Божія и на нѣкое время запрещаетъ ему причастіе св. таинъ. Кратко сказать, говорится въ Регламентѣ, человѣкъ, подвергнутый анавемѣ, «подобенъ есть убіенному, а наказанный отлученіемъ или запрещеніемъ, подобенъ есть за арестъ взятому.» За какого рода вины налагается это болѣе мягкое наказаніе? «Вина меньшей казни, т. е. отлученія достойная,

<sup>&</sup>quot;) О шельмованныхъ въ уставѣ вопнскихъ артикуловъ читаемъ слѣдуюмее: "надлежитъ знать всѣмъ, какъ съ тѣмъ поступать, кто чести лишенъ,
мельмованъ (то есть изъ числа добрыхъ людей и вѣрныхъ извергнутъ):

1) ни въ какое дѣло, ниже свидѣтельство, не принимать; 2) кто такого ограбитъ, побъетъ или ранитъ, или у него отъиметъ, у онаго челобитъя не принимать и суда ему не даватъ, развѣ до смерти кто его убъетъ, то яко уо̂иъпа судитися будетъ; 3) въ компаніи не допускать, и единымъ словомъ тавовый весьма лишенъ общества добрыхъ людей; а кто сіе преступитъ, самъ
можетъ наказанъ бытъ". Процесс. воинск. ПІ ч. гл. П. П. С. З. № 2213.
По п. 2, ст. 2, гл. 3 прод. воинск. свидѣтелями не могутъ бытъ, между
прочимъ, тѣ, которые "банизированы или прокляты, ионеже оные изъ христіанскаго собранія выключены и за басурмановъ признаваются, тако
шкакого чина недостойны суть".

есть нѣкій великій и явный грѣхъ, но не самое большое явногрѣшіе, о яковомъ выше уже слово было. Напр., когда кто явно безчинствуетъ, надолзѣ отъ церковнаго пѣнія удаляется, явно изобидѣвъ, или обезчестивъ лицо честное, прощенія не проситъ; таковыхъ епископъ, самъ собою или чрезъ духовника поучивъ, да покаяніе явственное принесутъ, аще того не похотятъ сотворить, хотя не являя великой гордости и презорства, можетъ смирить отлученіемъ безъ оныхъ великихъ чрезъ протодіакона предвозвѣщеній, но только на малой хартинкѣ написавъ вину преступника и отлученіе его. И въ такомъ дѣлѣ не долженъ епископъ описываться къ духовному коллегіумъ для соизволенія, но самъ свободенъ и силенъ сіе творить».

Не трудно видѣть, что взгляды и постановленія Духовнаго Регламента касательно отлученія были не чѣмъ инымъ, какъ попыткою утвердить отлученіе на тѣхъ же началахъ, какія были усвоены западно - европейской наукой и практикой канонической и съ какими, конечно, были въ совершенствъ знакомы кіевскіе ученые, втеченіе продолжительнаго періода времени стоявшіе во главѣ русской церковной іерархіи, и въ частности самый авторъ Регламента. — Ософанъ Проконовичъ.

Въ чемъ состояли нововведенія Духовнаго Регламента, сравнительно съ прежнимъ положеніемъ вопроса объ отлученія въ русской Церкви?

- 1) Нельзя не видъть попытки провести римско-католическое понятіе цензуръ, какъ исправительныхъ средствъ, направленныхъ ad contumaciam соегсендат, противъ гръшниковъ, упорствующихъ въ своемъ преступномъ состояни. Не самый гръхъ, какъ таковой, долженъ влечъ за собой анавему по Регламенту, а упорство въ этомъ гръхъ.
- 2) Съ самымъ существомъ цензуръ стоятъ въ неразрывной связи каноническія увъщанія (monitiones canonicae); отсюда и Регламентъ, устанавливая отлученіе на началахъ цензуры, взглянулъ на троекратное увъщаніе, какъ на строго апоническій институтъ, а не какъ на что либо болъе или тенъе зависимое отъ субъективнаго усмотрънія отдъльныхъ

- властей. Отсюда, далве, проистекаеть взглядъ Регламента на отлучение, какъ на мъру, которая не можетъ имъть мъста, когда преступникомъ приносится покаяние въ совершонномъ имъ преступлении, и которая, наконецъ, не можетъ бытъ поставлена въ зависимость отъ протечения того или другаго опредъленнаго срока.
- 3) Въ соотвътствіе съ западнымъ каноническимъ правомъ, явилось въ Регламентъ различіе между великимъ отлученіемъ или анафемой, и отлученіемъ малымъ; послъднее, также какъ и первое, явилось опять съ чисто отрицательными чертами цензуры, безъ всякой примъси положительнаго элемента, въ видъ какихъ либо благочестивыхъ упражненій. Покаяніе, въ смыслъ принесенія раскаянія, какъ результатъ, достигнутый экскоммуникаціонной процедурой, не разсматривается съ точки зрънія наказанія.
- 4) Отлученіе пріобрътаетъ формальный характеръ наказанія, какъ міры, назначаемой по судебному приговору, послъ предварительнаго выполнения различныхъ процессуальныхъ требованій, —и субъектомъ наказующей власти является высшее правительственное установление помъстной Церкви. Здъсь проведены точныя границы между компетенціей епископской и правами высшей церковно-судебной власти. Пропессуально-судебная обстановка по дъламъ объ отлучени до Регламента имъла у насъ мъсто развъ только въ отношеніи къ еретикамъ, осуждаемымъ на соборахъ. До временъ · патріаршества діло обыкновенно велось патріархальнымъ образомъ: слышитъ архіерей, что въ такой-то мъстности чинится много противностей Церкви Божіей, что туть и женятся четвертымъ бракомъ, и людей своихъ морятъ голодною смертію и т. д., —и онъ просто-на-просто пишетъ священникамъ, чтобы они не принимали отъ такихъ лицъ приношеній въ церковь, не давали имъ причастія; кто извъстенъ былъ въ приходъ за такого человъка, того священникъ и не допускаль въ причастію и приношенія не принималь. При патріархахъ дёло велось, равнымъ образомъ, безъ особенно сложной процедуры: тотъ или другой архіерей того или другаго обидчика Церкви Божіей, а равно и всъхъ его домаш-

нихъ, не допускалъ въ перковь, воспрещалъ священникамъ ходить къ подобнымъ лицамъ на домъ съ требами, или даже прямо запечатывалъ церковь. Мало того, даже простой священникъ могъ, ех proprio motu, подвергнуть вседомовному отлученію, примъры чего, какъ указано будетъ ниже, встръчаются даже и въ XVIII стольтіи. Духовный Регламентъ, ограничивая извъстными предълами компетенцію епископскую, за священникомъ вовсе не оставилъ отлучающей власти.

5) Наконець, въ самыхъ послёдствіяхъ отлученія очевидно опять вліяніе западнаго каноническаго права, хотя послёдствія эти и не достигли столь сильныхъ размёровь, какъ это было на самомъ западё. Если и прежде подвергнутые анавем'я еретики наказывались по градскимъ законамъ, то, во всякомъ случай, зло, которому они подвергались, не было послёдствіемъ отлученія, а самостоятельнымъ уголовнымъ наказаніемъ за преступленіе противъгосударственныхъ законовъ.

Такова конструкція, внесенная въ ученіе объ отлученія Духовнымъ Регламентомъ Петра Великаго. Но Духовный Регламентъ остался лишь теоретическимъ созданіемъ ученаго канониста, почти не оказавъ никакого вліянія на практику і).

<sup>1)</sup> Изъ некоторыхъ только примеровъ можно видеть, что, покрайней мъръ, на первыхъ порахъ начала Духовнаго Регламента прилагались въ дъйствительной жизни. Напр. князь Долгоруковъ приневоливалъ жену свою въ пострижению; отецъ принуждаемой Шеремстевъ просилъ синодъ послать повсюду указы, чтобы ее нигде не постригали, а ей позволить до окончанія дёла жить съ родителями. Долгоруковъ сталь держать жену поль крыкимъ карауломъ, несмотря на неоднократныя посылки изъ синода объ отпускъ княгини. Св. синодъ 11 марта 1722 г. въ Успенскомъ Соборъ чрезъ протодіакона сделаль воззваніе къ православнымъ христіанамъ, въ которомъ, сказавъ объ ослушанін князя, молиль "ихъ любовь помолиться благоутробному Богу, да умягчить его жестокосердіе и да сердце чисто сотворить въ немъ и преклонить его къ покаянію, а окружающихъ князя просиль увещавать его къ этому и единолично и съдругими вместе со всябимъ усердіемъ и возв'єстить князю, что аще непсиравленъ и презорливъ пребудеть оть сего дне до будущей неділи ваій, то подпадеть отлученію оть церкви". Но 17 марта Долгорукій явился и объявиль, что "онъ св. сиюду те противенъ". Опис. д. и док. синод. арх. № 514. Здёсь, какъ видно, букчально продълана была вся предписываемая Регламентомъ экскоммуникаці онная процедура, хотя до анавемы дёло и не дошло.

хотя и внесенъ, по недоразуманію, въ число «основаній спархіальнаго управленія и суда» по дъйствующему праву 1). Въ дъйствительности же, если отлучение и продолжаетъ практиковатьсявъ первой половинъ XVIII в., то опять на старинныхъ началахъ, т. е. въ смыслъ вседомовнаго отлученія самими архіереями и даже простыми священниками, и опять по прежнимъ мотивамъ, какъ и въ XVII в., т. е. по причинъ обидъ, нанесенныхъ Церкви и церковному причту со стороны, главнымъ образомъ, подчиненныхъ органовъ свътской власти. Въ 1722 году Варлаамъ, епископъ суздальскій, запретилъ судью и его подьячимъ входъ церковный и въ домы ихъ попамъ ни съ какою потребою входить не велълъ за «ругательство св. синода». Отлученные подали жалобу синоду, выставляя на видъ, что «во входъ церковномъ чрезъ многое время имъ такожде и вседомовнъ по должности христіанской велія нужда». Жалобщики повторили свою жалобу синоду, но, не получивъ отвъта, подали доношение въ третій разъ съ добавленіемъ: «а сего февраля 11 дня, въ Суздаль, въ домъ моемъ, двороваго моего человъка Герасима Семенова жена его Өенла, Михайлова дочь, родила младенца, а родильной молитвы за запрещеніемъ его, епископа, Суздаля города попы не дають и съ помянутаго числа оная жонка и понынъ безъ молитвы, а новорожденный младенецъ едва нынъ живъ, безъ крещенія пребываеть». По поводу этого посл'єдняго добавленія синодъ приказадъ: «къ преосвященному Варлааму, епископу суздальскому, послать указъ, по которому велъть по запрещеніи его архіерейскомъ въ дом'в его подьяческой необходимыхъ потребъ нынъ показанной его подьяческой родившей жонкъ дать молитву и рожденнаго отъ нея младенца крестить, а о запрещеніи ономъ дому его Михайлова изъ обрътающихся въ св. синодъ до него дълъ для разсмотрънія и рвшенія учинить въ докладъ выписку» 2). Затвиъ, 16 марта синодъ, изследовавъ дело, согласно приговорилъ: «домы судьи Толмачева и подьячихъ Курбатова и Михайловскаго, а рав-

<sup>\*)</sup> Уст. дух, консист. § 6, п. 3.

Полн. собр. ност. и распор. по вѣд. правосл. исповѣд. П, № 44<sup>0</sup>.

но и обратающихся въ домахъ ихъ обывателей, изъ запрещенія архіерейскаго разращить и достойно къ церкви къ слушанію божеств. панія допускать, и церковными требами по надлежащему по христіанской должности сподоблять, понеже въ доношеніяхъ онаго епископа показано, что ему наносили досажденія и прочія непотребства чинили оные Толмачевъ и Курбатовъ и Михайловскій сами, а не домовные ихъ, того ради ихъ самихъ, докола со онымъ епископомъ происходящія дала отъ св. синода рашеніемъ окончатся, отъ того запрещенія ихъ не разращать, потому что въ означенныхъ далахъ объявлены ихъ судейскія и подьяческія св. синоду противности и немалыя нареканія, которыхъ безъ достодолжнаго сладованія оставить не можно» 1).

Старый порядокъ продолжался также и по вопросу о запечатаніи церкви. Въ наказаніе за обиду прихожанами священнослужителей, синодъ распоряжался обыкновенно закрытіємъ церкви и переводомъ священнослужителей на другія мѣста <sup>2</sup>). Съ другой стороны, закрытіе церквей, также какъ это было прежде при патріархахъ, могло имѣть мѣсто не за обиду прихожанъ, а за вину священника <sup>3</sup>). Даже простые приходскіе священники, вспоминая прежнія времена, распоряжались отлученіемъ, безъ сношенія съ какою бы то ни было высшею властію. Уже въ 1734 г. янв. 31 дня св. синодъ, имѣя разсужденіе, что въ книгѣ кормчей, правилѣ св. апостолъ 39-мъ, на листѣ 10 напечатано: «безъ воли епископа своего пресвитеры или діаконы да не творятъ ничтоже,

<sup>1)</sup> Ibid. No 488.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) П. С. З. № 4249. См. также нъкоторые примъры отлученія съ запечатаніемъ церкви изъ половины XVIII в. въ сочиненія г. Знаменскаго: О приходскомъ духовенствъ въ Россін со врем. реформы Петра, стр. 453 и слъл.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Только въ 1733 г. св. синодъ, усмотрѣвъ изъ одного дѣла, что "нѣ кій въ епархіи архіерей, за нѣкоторую показавшуюся священника единаго вину, велѣлъ запечатать приходскую церковь, и тѣмъ оный архіерей учинилъ тоя церкви приходскимъ людямъ напрасное отлученіе, чему они весьма не виновны, приказали: Отнынѣ нигдѣ за единыя точію священни ческія вины церквей отнюдь не печатать, дабы оныхъ церквей приходскіе люди безъ слушанія божеств. священнослуженія не были". П. С. З. № 6500.

тому бо суть поручени людіе господни», а понеже св. прав. синоду извъстно есть, что священники дътей своихъ духовныхъ и обрътающихся при тъхъ церквахъ, у коихъ они имъются, прихожанъ, безъ въдома мъстныхъ своихъ архіереевъ и не за правильныя вины, но за партикулярныя свои ссоры отлучають отъ входа церковнаго и прочихъ по чину восточныя Церкви требъ лишаютъ самовластно сами собой, того ради приказали: отнынъ священникамъ дътей своихъ духовныхъ и приходскихъ людей никого самовластно, безъ въдома своего архіерея, въ синодальной же области-духовной дикастеріи и прочихъ уставленныхъ надъ ними духовныхъ начальниковъ, т. е. закащиковъ и спбургскаго духовнаго правленія, онымъ же духовнымъ правительствамъ, не доложа о томъ св. прав. синода, послъ вышесказаннаго св. апостолъ правила, ни за каковыя вины отъ входа церковнаго не отдучать и прочихъ по чину восточныя Церкви требъ отнюдь не лишать, опасаясь за то себъ жестокаго на тълъ наказанія и священства лишенія» 1).

Итакъ, постановленія Духовнаго Регламента касательно отлученія практической силы въ русской Церкви не получили. И не мудрено. Для объясненія этого явленія необходимо обратить вниманіе на то положеніе, которое заняла церковь при Петрѣ Великомъ, по отношенію къ государству. Начала Духовнаго Регламента содержатъ въ себѣ явное противорѣчіе тому вѣдомственному характеру, который приняла Церковь, какъ отдѣльная сторона въ общей государственной жизни, и тѣмъ бюрократическимъ чертамъ, съ которыми выступилъ синодъ, какъ государственное установленіе, имѣющее одинаковый рангъ съ сенатомъ и вѣдающее извѣстные опредѣленные роды дѣлъ, подобно тому какъ отводились извѣстные же роды дѣлъ въ вѣдѣніе напр. юстицъ- или бергъ-коллегіи и т. п. Св. синодъ, по воззрѣніямъ времени, былъ не чѣмъ инымъ, какъ «духовною командою»; всѣ духовныя власти во-

См. проф. Горчакова. Къ исторіи епитимійныхъ номоканоновъ православ. церкви. Спб. 1875. стр. 26.

обще называются командирами, по аналогіи съ свётскими командирами 1); одинъ и тотъже общій духъ и одни и тв же общія начала выражаются въ дъятельности вськъ этихъ вомандировъ какъ духовныхъ, такъ и свътскихъ. Отсюда слъдовало, что синодъ могъ, какъ государственное учрежденіе. пользоваться въ отведенной ему сферъ тъми же средствами, какія были въ распоряженій світской команды. Такъ дійствительно и было въ церковно-судебной практикъ XVIII стольтія: мы видимъ и нещадное плетьми наказаніе, и заключеніе въ оковы, и отсылку въ монастырскіе труды на болве или менве продолжительный срокъ, даже до кончины жизни. Отлученіе, въ смысл'в постановленій Духовнаго Регламента, могло бы имъть мъсто развъ только въ отношени къ «важнымъ и сильнымъ персонамъ», но и здёсь оно было средствомъ весьма рискованнымъ. Недаромъ св. синодъ весьма часто принужденъ былъ входить къ императору съ покладными пунктами, относительно подобныхъ «персонъ» 1).

<sup>&#</sup>x27;) II. C. 3. № 12909.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Синодъ напр. спрашиваль императора, какъ поступать ему съ "знатными и сильными персонами, яко оть сбщества народнаго изъятими". "Ежели которые изъ такихъ", говорится въ синодскомъ докладъ, "будуть въ порученныхъ синоду дълахъ требовать синодальнаго разсужденія, но, встуия въ дело, станутъ оное своимъ неприходомъ и прочимъ должнаго непсполненіемъ продолжать и предлагаемое отъ синода опредъленіе, якобинесильное и неважное (нёчто высоко о себь мня) презирать и уничтожать: какія тогда съ такими сильными лицы употреблять синоду поступки и д'я ства"? На этотъ докладъ последовала императорская революція: "противъ сената". П. С. З. № 3854. Въ другой разъ синодъ докладывалъ: "о прези рающихъ духовную власть, которые отъ гражданскихъ управителей и иныхъ властей и сильныхъ пом'ящиковъ не будутъ въ духовныхъ делахъ повино ватися епископамъ, не взирая на то, что именнымъ Его Императорскаго Величества указомъ и Духовнымъ Регламентомъ дано всемъ видеть, что всякъ коего либо чина человъкъ подлежить въ духовныхъ дълахъ сулу того епископа, въ котораго епархін пребываеть, пока въ той пребываеть: какъ съ такими поступать, понеже въ Духовномъ Регламентъ, что съ такими чинить, определенія не предложено"? Резол. "Кто будеть противенъ власти духовной, принадлежащей духовному суду, о тёхъ изъ синода писать въ сенать, а архіереямь ко управителямь світскимь, чьего они суда, а буде сами управители то учинять, то архіерею въ синодь, а синоду въ сенать которые, какъ сенать, такъ и управители по городамъ, должны ихъ навазать по силь вины, равно какъ бы свътскимъ началомъ, по правамъ". П.

Лалве, говоря о церковномъ покаяніи, мы увидимъ. что Церковь поняла и проводила весьма последовательно свою въдомственную въ стров государственномъ роль: она держалась, именно, за тъ дъла, которыя отведены ей въ въдъніе, не касаясь другихъ, хотя бы и преступныхъ съ точки зрънія церковной, дъйствій; но въ отношеніи къ дъламъ, отведеннымъ ей въ въдъніе. Церковь, какъ уже сказано, не имъла надобности въ отлучении, какъ цензуръ, направленной къ возбужденію раскаянія въ упорствующемъ преступникъ: кается, или не кается преступникъ. — все равно онъ долженъ былъ отбыть обязательное покаяніе, такъ что для отлученія въ собственномъ смыслъ буквально не стало мъста въ церковносудебной практикъ. Если въ XVIII в. и практикуется отлученіе, то или, во-первыхъ, въ видъ анаоемы надъ политическими преступниками, каковое наказаніе собственно не имветъ церковнаго характера, или же, какъ и во времена патріаршества, въ видъ вседомовнаго отлученія обидчиковъ Церкви Божіей и церковнаго причта, а не нарушителей церковныхъ заповъдей. Но и въ этой послъдней формъ отлученіе частію было явленіемъ різдкимъ, такъ какъ требовало со стороны того или другаго јерарха немалаго мужества и притомъ только въ отношеніи къ персонамъ не особенно важнымъ и сильнымъ, - частію же явленіе это вызывалось фактическими обстоятельствами времени, - времени самодурства и безобразій со стороны разныхъ бригадировъ, пом'вщиковъ, судей и подъячихъ, вообще среднихъ и низшихъ органовъ свътской администраціи и суда, дъйствительно учинявшихъ

С. З. № 3963. Здѣсь же синодъ спрашиваетъ отпосительно тѣхъ, "кто гордо презираетъ властъ церковную, съ великимъ соблазномъ немощныхъ братій и тако безбожія воню отъ себя издаетъ" и получаетъ въ отвѣтъ резолюцію: "понеже синодъ въ духовномъ дѣлѣ равную власть имѣетъ какъ сенатъ, того ради респектъ и послушаніе равное отдавать надлежитъ, и за преступленіе наказаніе". Далѣе шелъ запросъ: "сжели которая духовная персона, или весь синодъ въ учиненной отъ знатнаго и сильнаго дида обидѣ нигдѣ сатисфакціи не получитъ, а Его Императорскому Величеству о партикулярныхъ обидахъ бить челомъ указомъ Е. В. воспрещено, какія тогда синоду мѣры употреблять"? На это резолюція Петра: "синоду объявлять мвѣ". Высоч. резолюц. на докладные пункты синода апр. 12, 1722 г.

возмутительныя наругательства не только надъ какимъ нибудь приходскимъ причтомъ, но и надъ епископами, иногда даже и надъ самимъ синодомъ 1). Съ изгнаніемъ самодурства и проявленій дикаго произвола изъ области свътской администрацін и суда, съ проникновеніемъ иден законности въ эту область, отлученіе подчиненных в органовъ світской власти, какь таковыхъ, должно было отпасть, какъ явленіе ненормальное и нетернимое во всякомъ болъе или менъе благоустроенномъ государствъ, какъ равно не имъло бы никакого оправданія и отлучение частныхъ лицъ за обиду Церкви, такъ какъ, при болъе или менъе развитой государственной жизни, государство гарантируетъ неприкосновенность какъ частныхъ лицъ, такъ и общественныхъ союзовъ, существующихъ въ предълахъ его территоріи, и преследуеть силою своихъ законовъ и судовъ посягательства противъ этой неприкосновенности. Съ теченіемъ времени, наконецъ, прекратила свое существованіе и анаеема политическая, какъ идущая въ разрѣзъ съ духомъ новаго времени 2). Анаоема, провозглащаемая нынъ Церко-

¹) Полн. Собр. пост. и распор. по въд. прав. испов. П. №№ 346, 388. 424, 440, 496 и др. Опис. д. и док. син. арх. № 507. См. также иѣсколько фактовъ у Знаменскаго, О прих. духов. стр. 403, 418, 453 и 454. Дов. А. И. XI, № 10. Соловьевъ, Исторія Россіи съ древн. временъ т. XIV, стр. 79, т. XXI, стр. 258, 318 и др. Справедливо замѣчаетъ г. Знаменскій, что послѣ Петра мы постоянно встрѣчаемъ извѣстія о ссорахъ архіереевъ съ губернаторами и воеводами,—явленіе весьма важное для характеристики эпохи и для разграниченія двухъ вѣдомствъ (стр. 414). Но еще справедливъе было бы сказать, что указанное направленіе въ общественной и государственной жизни началось еще гораздо ранѣе Петра.

<sup>2)</sup> Такъ называемый, "чинъ" или "чинослѣдованіе православія", установленное въ ІХ в. Мееодіемъ, патріархомъ константинопольскимъ, умершимъ въ 846 году, съ основаніемъ русской Церкви, перепесено, какъ уже замѣчено было выше, и въ эту послѣднюю. Въ синодики вносились имена еретиковъ, какъ греческихъ, такъ и отечественныхъ, имена другихъ противниковъ Церкви Божіей, и, на ряду съ ними, также имена лицъ, измѣнившихъ, или вообще повредившихъ отечеству. Въ чинопослѣдованіи, пересмотрѣнномъ, исправленномъ и сокращенномъ св. синодомъ въ 1767 году, исчисляются уже только ереси, подлежащія осужденію соборному, но самым имена еретиковъ исключёны; изъ политическихъ преступниковъ оста-

чим только Отреньевъ и Мазена. Въ 1869 году выпущены изъ чинопоованія также и имена Отреньева и Мазены. Нын'в имена государственв преступниковъ анаоематствованію не предаются, но о нихъ говорит-

вію въ недёлю Православія, не есть акть судебной власти Церкви, а имъеть значеніе предостереженія: Церковь выставляєть во всеуслышаніе свой символь, свое profession de foi, и вмъсть съ тъмъ выставляєть на видъ своимь членамъ тъ ложныя ученія, которыя находятся въ противоръчіи съ ея догматами, съ цълію удержанія православныхъ отъ заблужденій.

Такъ перестало практиковаться въ русской церкви отлученіе. Въ принципъ, впрочемъ, оно признается и дъйствующимъ русскимъ законодательствомъ, хотя принципъ этотъ имветь такую же практическую силу, какую имвли постановленія объ отлученіи Духовнаго Регламента во время, последовавшее за Петромъ Великимъ. Мотивы къ 1001 ст. уст. угол. суд. говорятъ слъдующее: «на основании свода 1857 г., духовному суду подлежать не только такія преступленія и проступки, за которыя полагается церковное покаяніе или отсылка виновныхъ къ духовному суду, но и такія, за которыя виновные подвергаются разнаго рода церковнымъ запрещеніямъ и наказаніямъ, присуждаемымъ собственно на основаніи церковныхъ правиль (лишенію пріобщенія св. таинъ, лишенію всякаго общенія церкви и др.); поэтому признано необходимымъ, для удержанія въ точности сего порядка, пояснить въ ст. 1001, что постановленія настоящей главы относятся лишь къ тъмъ преступленіямъ противъ въры и другимъ, соединеннымъ съ нарушеніемъ церковныхъ правилъ, которыя подлежать въдомству свътскаго суда». Статьи 83 и 371 уст. граж. суд. говорять о недопущении къ свидътельству лицъ, отличенных от церкви по приговору духовнаго суда, равнымъ образомъ 95 и 706 статьи уст. угол. суд. говорять о недопущеніи таковыхъ же лиць къ свидітельству подъ присягой; изъ этого видно, что со стороны свътскаго

си все таки, хотя и въ общихъ выраженіяхъ: "помышляющихъ, яко право славные государи возводятся на престолы не по особенному о нихъ Божію благословенію и при помазаніи дарованія Св. Духа къ прохожденію велинаго своего званія въ нихъ не изливаются, и тако дерзающимъ противънихъ на бунть и изм'вну, анавема, трижды". См. Русскій архивъ за 1870 г. стр. 752—757.

законодательства отлученіе признается юридически возможнымъ наказаніемъ, хотя въ дъйствительности, какъ мы сказали уже, отлученію, собственно говоря, нътъ мъста въ церковно-судебной практикъ.

## 4) Открытое церковное покаяніе.

Подобно тому какъ въ греческой Церкви открытое церковное покаяніе въ нікоторыхъ случаяхъ являлось въ формів монастырскаго заключенія, точно также и въ русской Церкви разсматриваемое наказаніе явилось въ двухъ формахъ: въ формъ собственно открытаго церковнаго покаянія, которое называется также епитимією, и, принимая последнее названіе. нередко съ трудомъ можетъ быть отличено отъ епитими. какъ акта внутренняго, исповъднаго суда, и, во-вторыхъ, въ формъ монастырскаго подначальства. Эти двъ формы, какъ покажеть намъ исторія, переходили одна въ другую съ теченіемъ времени и, такимъ образомъ, находятся между собою въ весьма близкой родственной связи, но все-таки онъ могутъ быть разсматриваемы отдёльно одна отъ другой. Вторая изъ названныхъ формъ вошла во всеобщее употребление на практикъ въ болъе позднее время, сравнительно съ первою, а потому будеть разсмотрена после этой последней.

## аа) Церковное покаяніе.

§ 22. Церковное покаяніе, если не было вытѣснено совершенно системою денежныхъ выкуповъ, то, покрайней мѣрѣ, по всей вѣроятности, имѣло весьма ограниченный кругъ примѣненія, Здѣсь, прежде всего, слѣдуетъ обратиться къ той болгарской компиляціи, которая, подъ именемъ «закона суднаго людемъ царя Константина», принесена къ намъ въ первоначальномъ славянскомъ номоканонѣ, можетъ быть, еще во времена св. Владиміра ¹). Законъ этотъ ,какъ извѣстно, представляетъ со-

<sup>1)</sup> Проф. Павловъ, Первонач. славянорус. номокановъ, стр. 24.

бою передълку «Эклоги» Льва Исаврянина и Константина Копронима: онъ замъняетъ уголовныя наказанія, назначаемыя эклогою, церковнымъ покаяніемъ, или, въ иныхъслучаяхъ, денежной пеней и продажей 1). Самый образъ прохожденія покаянія представляется, въ общихъ чертахъ, согласнымъ съ развившеюся послѣ III в. на востокъ покаянною системою, съ довольно замътнымъ, притомъ, отраженіемъ епитимійныхъ началь Постникова номоканона. Преступленія, за которыя полагается публичное церковное покаяніе по закону судному, суть или различные плотскіе гржхи (блудъ, обольщеніе, насиліе), или незаконные браки (на кумъ, на воспринятой отъ св. крещенія, второй бракъ), -и къ этому странный диссонансъ-зажигательство двора или дома 3). Для образца приведемъ двъ статьи закона суднаго: одну — о блудодъяніи съ рабою, другую-о женитьбъ на кумъ. Первая статья читается следующимъ образомъ: «блудящаго по Божію закону достоить удалятися имъ Божіимъ рабомъ да отдастся въ постъ 7 лътъ: достоитъ виъуду храма Божія два лъта во время литургіи стояти, а дві літі влазити въ церковь до св. евангелія, а другія два літа до «вітрую во единаго», а седьмое літо всю литургію стояти, не взимати же отъ священныхъ ничтоже, но кончати же 7 лътъ, въ осьмое же лъто все пріимати, но съ разсуженіемъ; достоить въ ту семь літь ясти токмо хлібов

<sup>1)</sup> Івідет, стр. 95. О вліннін закона суднаго на наше законодательство: Дубенскій, Русскія Достопамятности, ч. 2, стр. 139; Розенкамифъ Обозрѣніе Кормчей книги 2-е изд. стр. 106—107; Калачовъ, Изслѣдован. о русской правдѣ, стр. 120; Дювернуа, Источники права и судь въ древней Россіи, стр. 40—41; Павловъ, Первонач. номокан. стр. 24—25 прим. 44. Законъ судный, какъ извѣстно, существоваль въ двухъ редакціяхъ, изъ которыхъ одна, обширная, представляеть большее количество статей и вмѣстѣ съ тѣмъ не содержить указаній на замѣну греческихъ членовредительныхъ наказаній церковнымъ поканніемъ, другая, краткая, заключаеть въ себѣ меньшее количество статей, представляя въ тоже время и означенную замѣну. См. Проф. Павлова, назв. сочин. (стр. 9 1—99).

<sup>2)</sup> Отсюда, въроятно, объясняется и то обстоятельство, что въ уставъ Ярослава о церковныхъ судахъ, зажигательство двора или дома точно также отнесено къ кругу дълъ, подлежащихъ церковному суду, хотя обложено только денежной пеней въ пользу митрополита, безъ назначенія церковнаго покаянія или епитиміи.

съ водою». По поводу женитьбы на кумѣ, въ законѣ судномъ говорится слѣдующее: «иже пойметъ куепетру, рекше куму свою, жену себѣ, по закону людскому носы обѣмъ урѣзати и разлучити я, а по церковному закону разлучити я, а постъ пріяти на 15 лѣтъ. Дастъ же ся чинъ по тому же сице: 5 лѣтъвнѣ церкви стояти, плачуще и послушающе литургіи, а четыре лѣта въ церкви стояти до евангелія, а три лѣта до «вѣрую во единаго Бога», три всѣ о хлѣбѣ и водѣ, и тако кончавши урокъ свой, и въ шестонадесятное лѣто все возьмутъ 1).

Статьи закона суднаго отразились несомненнымъ образомъ на уставъ Ярослава, который, независимо отъ пени, въ пзвъстныхъ случаяхъ, назначаетъ епитимію: «а епитемія по закону». Самое выраженіе: «по закону», относится, въроятно къ закону судному 2). Разсматривая тѣ случаи, въ которыхъ, по уставу Ярослава, назначается епитимія, видимъ, что это суть почти тъ же самые плотскіе гръхи и незаконные браки, о которыхъ говоритъ законъ судный (блудодъяніе кума съ кумою. свекра съ снохою, брата съ сестрою, скотоложство и «аже ближній родъ поймется»). Въ виду этого, можно думать, что и самая сущность епитиміи, назначаемой уставомъ Ярославовымъ, понималась въ томъ же смыслъ, въ какомъ судный законъ понимаетъ открытое покаяніе, или-какъ онъ называеть ее-«отдачу въ постъ», твиъ болве, что изъ многихъ свидвтельствъ, относящихся къ последующему времени, нужно заключить, равнымъ образомъ, о практикованіи церковнаго покаянія, если не въ строго выдержанной системъ покаянныхъ степеней, то, покрайней мёрё, въ аналогическихъ формахъ.

Въ одномъ изъ «худыхъ номоканунцевъ», осужденныхъ въ свое время Нифонтомъ новгородскимъ, говорилось, между прочимъ, слъдующее: «аще ли кто третью (жену) пріиметъ, да приметъ епитимію пять лътъ не дати комканія (причастія) и ни въ церковь лазити, но внъ ему стояти, а постъ ему держати какъ

<sup>4)</sup> Объ статьи цитируются по списку зак. суд. въ П. С. Р. Л. т. VI; ср. нечатн. Кормч. гл. 46, ст. 4 и 7.

<sup>2)</sup> См. Павловъ, Первонач. номован. стр. 25, примъч. 44.

овелять 1). Геннадій новгородскій въ посланіи къ митропоиту. Зосимѣ пишеть, что онъ относительно покаявшихся зъ жидовствующихъ приняль слѣдующія мѣры: «и которые окаялись да свои дѣйства писали на себе сами своими руами, и азъ тѣхъ въ покаяніе приняль, и епитимью есьми ержать указаль, а велѣлъ есьми имъ приходить къ церкви, а предъ церковью стояти, а въ церковь есьми входити не елѣлъ; и которые не покаялись, а хвалятъ жидовскую вѣру, зазъ послалъ тѣхъ къ бояромъ и велѣлъ есьми ихъ казнити радскою казнію» 2).

Сходными чертами изображается епитимія, въ смысль губличнаго церковнаго покаянія 3), въ посланіи митрополита Ротія къ новгородцамъ: «а третіе пойманіе не было бы, но ьще кто будеть младь, а дътей не будеть у него, ни отъ прызаго брака, ни отъ втораго, потому надобъ разсужение со зпитемьею съ великою пояти третью, въ церковь не вхолити пать лътъ, ни св. причащенія не пріимати, ни доры, ни богородицина хльба; аще же кто отъ сихъ пріемъ опитемью пость и модитву и поклоны, таже по силв и милостыню сотворяетъ и заповъди господня со страхомъ хранитъ, и егда видить его духовникъ умиленны слезы и съкрушенія сердечная, и о сихъ възвъститъ архіепископу, и онъ повелитъ ему опитемью полегчити» 1). Здёсь же говорится о 18-летней епитиміи убійць на судебномъ поединкь: епитимія состоить въ томъ, что виновный «въ церковь не входитъ, ни доры не причащения же святаго не пріиметь 18 льтъ».

Баронъ Герберштейна въ своихъ «Запискахъ о Московіи» разсказываетъ, что, въ его время, кающихся по многимъ, са-

Тихонравовъ, Памятники отреченной русской литературы, т. II,
 Зтр. 310. Москва. 1863.

<sup>\*)</sup> A. ∂. I. № 380.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Эту только епитимію мы и им'вем'я въ виду, а не ту, которая налачалась духовникомъ на испов'єди, такъ какъ посл'єдняя не относится къ предчету нашего разсужденія, хотя и та и другая могли быть матеріально тожчетвенны.

<sup>4)</sup> A. ∂. I, № 369.

мымь неважнымъ причинамъ, не допренали въ грамы; обывновенно, исплюченные, говоритъ онъ, большею частью, стритъ у дверей и овонъ храма и отгуда видятъ и слышатъ богослуженіе не меньше, какъ если бы были въ грамѣ і). Можеть быть, подробности разсказа и не совсёмъ точны, но основа расказа, во всякомъ случаѣ, не подлежитъ сомиѣнію: во времена Герберштейна, Церковъ русская еще сохраняла черти древней восточной покаянной системы. Изъ половины XVI в извъстны нъкоторые любопытные примъры отврытаго церковнаго покаянія <sup>2</sup>). Но во второй половинѣ XVI и особев-

Гербер штейнъ, стр. 62-63.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Такова соборная епитинія дьяку Ивану Михайлову Висковатову м дожния его инфија о вовоналисанних иконаха. Собора обращается га нему съ следующими словани: "архіепископы и епископы, со всемъ осышениямъ соборонъ судихомъ и дахомъ тебъ епитемью (послъ того такъ окъ принесъ раскаяніе) на три літа: едино ти літо плакатись подобаеть, пі дверей стоя перковныхъ и входящимъ върно молясь молитву творитиласи. исповъдая своя согръщенія; потомъ же второе льто послушающи божествинихъ писаній, пріять будени въ дерковь; и третье літо да стоиши съ відними въ церкви, общенія же не пріемлеши; скончавшимъ же си тремъльтомъ, св. таниъ причастникъ будени, потому что еси по три годы, отъ своею мивнія, не послушавь божественных писаній, о тёхъ святых чествих иконахъ сомивніе нивль и вониль и возмущаль народъ православних хрестьянь"... А. Э. I, № 238. Любопытна также соборная епитния, составшанся по поводу четвертаго брака царя Ивана Васильевича Грознаго. Парпрощается и разрашается, но "покаянія ради и очищенія граховь заповав ему полагается: въ цервовь не входяти до пасхи, а на пасху царю гост дарю въ церковь войдти, и въ томъ его государя духовнику его разръшил къ доръ ему, государю, къ меньшей идти и пасху ему вкушати для свылаго Христова воскресенія, тотъ ему день данъ для разрішенія, потомъ в то съ принадающими, и какъ пройдеть то лъто, и въ томъ его, государа. духовнику на пасху разръшити, и къ доръ ему къ большой и меньшей мдити; потомъ лето едино съ верными да стоить и какъ пройдеть то лет. и въ томъ его, государя, также на насху духовнику его разрѣшити и боке ственныхъ таинъ царю государю прачаститися... А какъ пойдеть царь претивъ своихъ неверныхъ недруговъ, епитимія ему разрешити; а по правіломъ св. апостолъ и св. отецъ, мы богомольцы, унован на милость Божію в на пречистую Богородицу и великихъ чудотворцевъ и всёхъ святыхъ, кали есьмя на себя на три годы епитемію и на весь освященный соборь; а прочіе человіцы оть мірскихъ царскаго синклита и до простыхъ никакоже в не дерзнеть таковая сотворити, четвертому браку сочетатися; аще кто гордостію дмяся, или оть неразумія дерзнеть таковая сотворити, да будеть то ковый за дерзость по свищеннымъ правиламъ проклять. А. Э. I, № 284.

о въ XVII вв. открытое церковное покаяніе, обыкновенно, влялось въ формъ монастырскаго подначальства, которое, ъ свою очередь, весьма часто переходило въ такъ называеое «смиреніе».

Весьма важное значеніе въ исторіи церковнаго поаянія имъетъ время Петра Великаго. Мы должны останоиться здёсь на томъ кодексё, который заимствованъ былъ гвъ Германіи, подъ именемъ «Устава воинскихъ артикуювъ», и который ввелъ много новаго въ отношеніи къ занигающему насъ вопросу. На основ. арт. 1-го «идолопоклоникъ, чернокнижецъ, ружья заговоритель, суевърный и боохулительный чародей, ежели онъ чародействомъ своимъ ижакого вреда не учинилъ и обязательства съ сатаною никакого не имъетъ, подвергается наказанію шпицрутенами и притомъ публичному церковному покаянію. По 6 арт. за сегкомысленное богохуленіе, вмъсть съ тълеснымъ наказацемъ, виновный можетъ и церковное публичное покаяніе приюмъ же учинить. По 7 арт., за употребленіе имени Божія всуе нарушитель имъетъ Господу Богу явное покаяніе при собраніи гюдей принести и притомъ половину своего мъсячнаго жалозанья въ шпиталь вмъсто наказанія дать. Далье, публичному церковному покаянію, вмъсть съ наказаніемъ по разсужденію судейскому, подвергаются ближніе свояки за учиненіе блуда въ добочной линіи 1). за незаконное сожительство, сопровождавшееся прижитіемъ ребенка<sup>2</sup>), за превышеніе предёловъ необкодимой обороны 3), за неосторожное убійство и убійство въ тракъ 1). Замъчательна ст. 17 гл. III процесса воинскаго, гдъ церковное покаяніе ставится на одну доску съ такими мърами, какъ тяжкій денежный штрафъ, отсфченіе пальцевъ, изгнаніе изъ земли, отсылка въ каторгу 5).

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Apr. 174.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Арт. 176 и Морск. уст. кн. V, ст. 22.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) Толков. на арт. 157.

<sup>4)</sup> Толков. на арт. 158.

<sup>5) &</sup>quot;Кто изъ свидътелей фальшивую учинить присягу и потомъ доказано будеть, то оный отсъчениемъ пальцевъ, которыми онъ присягалъ, публичнымъ покаяниемъ въ церкви, изгнаниемъ изъ земли, или посыданиемъ на ка-

Особнякомъ отъ другихъ постановленій воинскаго устава стоить 171 арт., который читается такъ: «кто при живой женъ своей на другой бракомъ сочетается и тако двъ жены разомъ имъть будетъ, онаго судить церковнымъ правиломъ». Вниманія заслуживаеть этоть артикуль потому, что всё предыдущіе, поцитованные выше, артикулы имфють въ виду такія діянія, которыя законодателю представляются вмість и преступленіями противъ государственныхъ законовъ, и нарушеніями церковныхъ запов'вдей, и которыя, поэтому, подвергають виновнаго не голько уголовному наказанію, но и наказанію церковному. Здёсь, напротивь, въ последнеприведенномь артикуль, имъется въ виду такой случай, гдь, по сознаню самого законодателя, примъненіе уголовной репрессіи не должно имъть мъста, а долженъ имъть мъсто только судъ по церковнымъ правиламъ. И. однако. случай этотъ оговаривается. въ уголовномъ кодексъ? Означала ди подобная оговорка, что судъ по церковнымъ правиламъ и имъть мъсто только въ одномъ, предусмотрънномъ 171 артикуломъ, случаъ? Другими словами, им'влось ди въ виду постановленіями воинскаго устава исчерцать рядъ безиравственныхъ или преступныхъ двяний, и дв требовалось очищение совъсти путемъ публичнаго церковнаго показніл. такъ, чтобы этимь самымъ отрицалось примъненіе церковнаго покаянія къ какимъ либо другимъ дъяніямъ, пром'в предусмотранных въ воинскомъ уставъ? Подобное предположение представляется намъ невозможнымъ, такъ какъ, съ принятіемъ его, оставались бы для насъ совершенно непонятными явившіяся нісколькими годами поздніве опреділенія Духовнаго Регламента, въ силу которыхъ кругъ примъненія церковных в наказаній не очерчивался, какъ мы видели, какими либо строго опредъленными границами, и такъ какъ, да-

торгу наказанъ бываетъ, и никогда болъе свидътелемъ предстать не можетъ къ какому другому явному чину допущенъ будетъ; а кто свидътеля кному свидътельству склонитъ, оный равнымъ образомъ либо денежтяжвимъ штрафомъ, или тълеснымъ наказаніемъ, или публичнымъ наказаніемъ покаяніемъ накажется и въ свидътели болъе допущенъ не буСр. толков. на 198 арт.

лъе, въ практикъ того времени мы встръчаемъ случаи разсмотрънія церковнымъ судомъ такихъ дъяній, о которыхъ въ уставъ воинскомъ не говорится ни слова, напр. вступленіе въ бракъ безъ согласія родителей і), шарлатанство ханжей, скитавшихся между народомъ для добыванія дневной пищи 2), разглашеніе ложнаго видънія <sup>3</sup>) и т. п. Нужно думать, что воинскій уставь имъль вь виду исчерпать рядь только тэхь изъ уголовныхъ преступленій, которыя, вызывая уголовную въ собственномъ смыслъ реакцію, въ тоже время, на взглядъ законодателя, нуждались и въ очищении совъсти предъ Церковію, такъ что по отношенію къ какимъ дибо другимъ уголовныма преступленіямъ, судимымъ и наказываемымъ свътскими судами, церковное покаяніе, дъйствительно, не должно было имъть мъста; напротивъ, уставъ не задавался цълію исчерпать рядъ дъяній, непреступных въ юридически-государственномъ смыслъ, заключающихъ въ себъ, однако, преступленіе противъ религіи и нравственности и, потому, подлежащихъ церковному наказанію. Указывая на одинъ подобный случай. уставъ воинскій могъ, безъ всякаго сомнінія, руководиться лишь темъ соображениемъ, чтобы поставить на видъ органамъ свътскаго правосудія неумъстность вмъшательства ихъ въ подобное дъло 4). Примъры подобныхъ оговорокъ мы встръчаемъ и въ предшествующихъ законодательныхъ памятникахъ, гдв онв также направлены не къ чему иному, какъ къ устраненію нежелаемаго законодателемъ вмінательства воеводъ и свътскихъ судей вообще въ оговариваемыя дъла 5).

<sup>4)</sup> Опис. д. и док. синод. арх. І, № 198.

<sup>2)</sup> Полн. собр. постан. и распор. по въд. прав. испов. И, № 906.

¹) Ibidem. № 477.

<sup>4)</sup> Изъ практики видно, что двоеженство, уже и по изданіи воинскаго устава, следовательно при существованіи спеціальнаго постановленія воинскаго устава объ исключительной подведомственности этого вопроса духовному суду, давало поводъ къвмещательству со стороны губернаторовъ. П. с. пост. и распор. по вёд. пр. исп. П, № 346.

в) Уложеніе 1649 года (главы XX, ст. 80, н XXII, ст. 24) въ двухъ случаяхъ отсылаетъ виновныхъ къ патріарху, или къ митрополиту, или къ иной духовной власти, съ тѣмъ, что эти послѣдніе "чинятъ указъ по правиламъ св. апостолъ и св. отецъ". Случаи эти: беззаконное сожительство съ рабою и вынужденное насильствомъ или обманомъ отпаденіе русскаго человѣка въ басурман-

Посмотримъ же теперь, что новаго внесъ воинскій уставъ Петра Великаго по вопросу о церковномъ покаяніи.

Первое, что бросается въ глаза и въ чемъ нельзя не видъть ръзкой особенности отъ всего предшествующаго періода русской исторіи, это-назначеніе свътскимъ законодательствомъ церковнаго покаянія за уголовныя преступленія, наряду съ другими репрессивными мърами, въ собственномъ смыслъ уголовными. Такого явленія во всей предыдущей исторіи мы не замьчаемъ. Царь, а также и подчиненные органы свътской власти. отправляли извъстнаго рода людей въ монастырское подначальство, или въ монастырское смиреніе, т. е. сами собою распоряжались приміненіемь таких мірь, которыя практиковались собственно церковными властями. Приэтомъ, какихъ либо опредъленій относительно того, когда должна дъйствовать одна власть, когда другая, не существовало, какъ равно не существовало никакихъ правилъ и относительно того, нужно ли смотръть на государя, какъ на заключительную, въ порядкъ постепенности, инстанцію, или можно къ нему обратиться прямо, обходя не только ближайшую, но и всякую церковную власть 1). Подобные вопросы разрѣшались не въ силу какого либо общаго начала, а просто въ силу субъективнаго усмотрвнія даннаго лица, или въ силу фактическихъ обстоятельствъ даннаго случая, причемъ не малую роль должны были пграть и личныя благочестивыя движенія души того или другаго князя или царя. Случалось даже, что лицо, отправляемое въ монастырское подначальство по патріаршей грамотв, возвращаемо было изъ монастыря по царской грамотв 2).

скую въру. Везъ сомпънія, оба постановленія вызваны въ свое время практическою жизнію, и именно злоупотребленіями, вытекавшими изъ кръпостнаго права: они оговорены затъмъ, чтобы свътскіе судьи не вмъшивались въ этого рода дъла, а не затъмъ, чтобы показать, что кромъ оговоренныхъ дълъ какіи-либо другія не подлежатъ церковному суду, такъ какъ подобное предположеніе противоръчило бы несомнъннымъ историческимъ даннымъ чосительно объема церковной юрисдикціи въ періодъ патріаршества. А. Э.

<sup>№ 155.</sup> Ср. Неволинъ, П. С. Сочин. т. VI, стр 377.

<sup>\*)</sup> A. H. II, № 54; I, № 212.

<sup>2)</sup> A. ∂. III, №№ 147 H 149.

Въ періодъ времени до Петра Великаго, если церковное наказаніе и могло идти рядомъ съ «градскою казнію», то лишь въ тёхъ случаяхъ, гдё церковное наказаніе, само по себъ. не достигало цъли, гдъ требовалась царская гроза, которая являлась, такимъ образомъ, на подмогу церковному наказанію <sup>1</sup>). Въ уставъ воинскихъ артикуловъ наказаніе церковное идетъ рука объруку съ уголовнымъ, причемъ одно изъ нихъ не мъщаетъ другому и одно изъ нихъ не условливается недостаточностію другаго. Уставъ исходить изътой весьма опредвленной мысли, что существуеть извёстная совокупность преступныхъ дъяній, которыя равно противоръчать и государственному порядку и церковнымъ заповъдямъ и, поэтому, вызываютъ одновременно какъ уголовную кару, такъ и церковное наказаніе. Если относительно различнаго рода нарушеній, противныхъ только церковному порядку, а не государственному, законодатель не выставляеть какихъ либо точныхъ опредъленій, не усиливается исчерпать эту общирную область предусмотръніемъ отдъльныхъ случаевъ, предоставляя всю эту область исключительному въдънію Церкви, то, напротивъ, онъ выражаетъ особенную заботливость относительно тёхъ дёяній, которыя, на его взглядъ, заключали въ себъ два элемента: противогосударственный и противо-церковный. Уголовный кодексъ, очевидно, опасается, что последняго рода преступники, бывъ подвергнуты свътскимъ уголовнымъ наказаніямъ за свои преступленія, въ тоже время могуть остаться свободными отъ церковнаго наказанія, и, такъ сказать, въ долгу предъ Богомъ и Церковію, - свободными потому, что церковный судъ могъ оставить въ поков лицъ, уже понесшихъ заслуженное ими наказаніе отъ свътскаго правосудія. Такимъ образомъ, въ отношении ко всемъ преступленіямъ, которыя допускали примънение какихъ либо уголовныхъ наказаній, свътское зако-

<sup>4)</sup> Мы имъемъ здъсь въ виду только преступленія противъ заповъдей церь ковныхъ, относящихся до нравственности христіанской, а не преступленія-противъ въры, которыя, на всемъ протяженій русской исторіи, не переставали вызывать "градскую" казнь.

нодательство предоставило самому себѣ разрѣшеніе вопроса: не заключають ли въ себѣ эти преступленія, вмѣстѣ съ тѣмъ, и нарушенія церковныхъ правилъ и не нуждается ли преступникъ въ очищеніи своей совѣсти предъ Богомъ и Церковію?

Во-вторых, воинскій уставъ внесъ существенно новыя черты въ самое понятіе о церковномъ покаяніи. Было уже указано выше, что во второй половинъ XVI и въ XVII вв. церковное покаяніе, въ его, такъ сказать, чистомъ видь, перестало практиковаться, уступивъ мёсто монастырскому подначальству: церковное покаяніе, по воинскому уставу, отличается и отъ того и отъ другаго. Бывъ поставлено наряду съ уголовно-карательными мърами, оно должно было воспринять твже уголовно-карательныя черты. Здвсь уже нвть вопроса о томъ, кается преступникъ или нътъ-для законодателя это безразлично: фактъ совершился, преступление существуеть. необходимо должно существовать и возмездіе. Уставъ повельлъваетъ преступнику «явное Господу Богу покаяние при собраніи людей принести». Принести покаяніе значило «учинить сатисфакцію», извиниться, такъ сказать, предъ Богомъ п Церковію. Мы приведемъ нѣсколько примѣровъ, дёть, въ какой форм' практиковалось въ то время публичное церковное покаяніе. Преступники, напр., невольные убійцы, по изследовании дела въ подлежащемъ военномъ или гражданскомъ судъ, подвергались сперва уголовному наказанію. потомъ присылались свътскою командою въ св. синодъ, для очищенія совъсти публичнымъ церковнымъ покаяніемъ. Св. свнодъ отсылалъ виновныхъ къ духовенству какого либо прихода при указъ, съ приложениемъ иногда формы всенароднаго покаянія. Самое покаяніе совершалось следующимь порядкомъ Приходское духовенство заблаговременно объявляло народу, что въ назначенный день, большею частію, въ воскресный, будеть въ церкви предъ литургіею принесено преступникомъ публичное покаяніе. Разумъется, въ такой день собиралось народу болбе обыкновеннаго. Преступникъ стоялъ въ церкви среди народа, на видномъ мъстъ, окруженный стражей. По окончаніи часовъ, діаконъ, вышедши изъ алтаря,

читалъ сентенцію суда, изложенную подробно въ указъ, и когда ему въ первый разъ приходилось упомянуть имя преступника, онъ указывалъ на него публикъ рукою. По прочтеніи указа, діаконъ прибавляль: «и ныні онъ (виновный), ту свою вину испов'ядуя, приносить покаяніе и просить отъ всемидостивъйшаго Бога отпущенія. Того ради извольте вси православнін, слышавъ оное его покаяніе, отъ такихъ и подобныхъ тому причинъ остерегаться, а о немъ, кающемся, дабы сподобился онъ отъ Господа Бога пріяти прощеніе, помолитеся». Послъ этого, виновный подагадъ три земныхъ поклона къ св. алтарю и, обратившись къ народу, держалъ следующее покаянное слово: «Я, нижайшій и всёхъ грёшнейшій рабъ предъ Господомъ Богомъ и предъ вами, православные христіане, за предъявленное мое согрѣшеніе, съ сокрушеніемъ сердца и со осужденіемъ того гріха, прошу прощенія предъ всёми и молю, ради человёколюбія вашего, помолитеся о мнё гръщномъ, чтобы оный мой гръхъ отъ Господа Бога мив ос тавился въ жизни сей и въ будущемъ въцъ. Аминь». Послъ этого совершалась литургія. Причтъ и принесшій раскаяніе подписывались къ форм'в публичнаго поканнія. Наконецъ, виновный съ очищенною совъстію отправлялся чрезъ тіунскую контору въ подлежащее въдомство. Такого рода покаяніе принесъ одинъ солдатъ, ненамъренно убившій, въ состояніи раздраженія, своего товарища по службѣ 1). Изъ представленнаго примъра видно, что покаяніе при Петръ понималось не въ смыслъ древней епитиміи, какъ запрещенія участвовать въ таинствахъ 2), или даже какъ обязанности исполнять то или

Историко-статистич. свъдънія о с.-петербургской епархіи, вын. 1, стр. 140—141.

<sup>2)</sup> При Петръ на епитимію, какъ на запрещеніе св. таннъ, смотръли вообще неблагопріятно, такъ какъ ею могли злоупотреблять лица, приверженныя къ расколу, въ видахъ уклоненія отъ исповъди и причастія. Въ указъ мая 15-го 1722 г. синодъ разсуждаль: "отрицающихся тяжкими отъ причастія гръхами древнія правила были, которыми за нъкія тягчайшія беззаконія на долгое время запрещено отъ св. причастія, и то было врачевство церковное, дабы знали гръшницы тяжесть беззаконія своего. А ны-

другое благочестивое дъйствіе: покаяніе ограничивалось однимъ актомъ публичнаго испрошенія прощенія у Бога и у православныхъ христіанъ, —и въ этомъ актѣ не трудно видѣть черты ближайшаго сходства съ протестантскимъ публичнымъ церковнымъ покаяніемъ. Иногда только покаяніе въ этомъ смыслѣ соединялось съ епитимією, но какъ наказаніемъ тайнымъ, которое налагалось духовникомъ съ глазу на глазъ съ преступникомъ, независимо отъ публичнаго церковнаго покаянія, и притомъ примѣры такого рода относятся уже ко времени послѣ Петра Великаго. Въ 1730 г. возникло дѣло объ одной солдаткѣ, которая живя въ Петербургѣ, снискивала себѣ пропитаніе рукодѣліемъ и волшебнымъ согрѣшеніемъ. Къ ней пришелъ одинъ крестьянинъ погадать о своей женѣ, которая находилась въ безуміи. Солдатка пошла на Неву, зачерпнула ковшъ воды и, посмотрѣвъ на воду,

нь, понеже оное враченство раскольницы обратили себь въ отраву и притворно на себя сказують грахи безмастные, дабы тако отбиться отъ причастія св. евхаристін, ими безбожно хулимой, того ради церковь святая, всегда едину власть имущая издавати правила ко исправленію сыновъ своихъ, по разсужденію временъ и нравовъ человіческихъ, прощаеть исповідающимся древній канонъ, яко во отраву отъ злоковарныхъ человъкъ на погибель ихъ употребленный, кающагожеся, исповедующаго грехи своякакіе бы ни были, къ причастію св. таннъ припускаеть безотложно, вфдая, что Богъ истинно кающагося пріемлеть скоро". П. С. З. № 4009. Въ "Прибавленіи о правилахъ причта церковнаго и чина монашескаго" синодъ разсуждаетъ менее решительно, не говорить уже, что кающеся должны быть допускаемы къ причащению "безотложно", но допускаеть возможность епитиміи въ смыслѣ отрѣшенія отъ св. таинъ, которая, по мнѣнію синода, должна быть налагаема только въ редкихъ случаяхъ, когда можно видьть, что она не поведеть ни къ отчаянію, ниже къ льности и небреженію. "Однакожь, продолжаеть синодь, духовникъ самъ собою сіе творити да не дерзаеть, но у своего архіерея, предложивь ему вся обстоятельно о кающемся, токмо не именуя его, просить разсужденія и благословенія. Собственно же и именно оную, въ древнемъ обычат бывшую, епитимію, еже на долгое время лишати причастія св. таннъ, понеже она древле была во врачевство, ныи же не страшна, отсел отставити и оную къ тому не употребляти". П. С. З. № 4022. Здёсь дёло идеть объ епитиміяхъ тайныхъ, налагаемыхъ духовникомъ на исповеди; но, конечно, таковъ же быль взглядъ синода и на епитимін явныя, налагаемыя за явныя преступленія церковною властію. Нерасположеніе къ продолжительной епитимін условливалось сильнымъ раскольническимъ движеніемъ; съ ослабленіемъ этого движенія, и взглядъ сипода на запрещеніе св. таинъ измѣнился.

сказала крестьянину, что жена его испорчена послъ свальбы, что въ ней обрътается нечистый духъ, который научаеть несчастную утопиться или удавиться. Больная, потомъ, дъйствительно, утопилась. Начались сыски. Крестьянинъ ничего не потаилъ; волшебница отправлена полиціймейстерскою канцеляріею въ духовное правленіе, которое отправило волшебницу въ Успенскій соборъ, къ священнику Петру Өедотову, для публичнаго церковнаго покаянія. Священникъ, бывшій духовникомъ ея, испов'ядываль преступницу и наложилъ на нее тайную епитимію. А затемъ, солдатка, втеченіе трехъ дней, во время богослуженія, стояла внъ церкви у дверей, всёмъ входящимъ, по древнему чину кающихся, исповъдывала свое волшебное согръщение, съ поклонами прося у нихъ прощенія и молитвъ предъ Богомъ 1). Въ этомъ послёднемъ примере мы уже не видимъ отличительныхъ признаковъ протестантскаго публичнаго покаянія, напротивъ, видимъ явное сближение съ тъмъ церковнымъ покаяниемъ, которое практиковалось на Руси въ прежнія времена.

Чъмъ далъе, тъмъ болъе и болъе практика продолжаетъ возвращаться къ прежнему порядку: мъсто публичнаго акта испрошенія прощенія заступаетъ опять епитимія, и притомъ проходимая въ монастыряхъ. Епитимія, съ прохожденіемъ ея въ монастыръ, сдълалась общимъ правиломъ 2). Но изъ этого правила допускались различныя исключенія. Иногда часть долгосрочной епитиміи проходилась въ монастыръ, а другая въ мъстъ жительства, подъ надзоромъ духовника 3); иногда епитимія, выполненная отчасти, замънялась, въ остальной ея части. тълеснымъ наказаніемъ 4).

<sup>1)</sup> Историко-статист. свед, о спб. епарх. вып. 1, стр. 142.

²) II. C. 3. № 13500.

<sup>\*)</sup> Указъ іюля 2-го 1780 г. За невольное убійство назначена пятильтняя епитимія, изъ которой полгода проходится въ монастырѣ, остальное время въ мѣстѣ жительства, подъ надзоромъ духовника, которому велѣно имѣть смотрѣніе, дабы онъ ходилъ на церковное покаяніе и всякій годъвъ четыре поста исповъдывался безъ причащенія св. таинъ.

<sup>4)</sup> Чтенін въ моск. общ. люб. дух. просвѣщ, Москва. 1870, кн. XI. стр. 78 и 156.

Допущено исключение для воинскихъ чиновъ, относительно которыхъ, указомъ 23 мая 1799 года предписано. чтобы, въ случав совершенія ими преступленій, относящихся до решенія перковной власти, перковныя епитиміи исполняемы были, подъ наблюденіемъ духовныхъ отцовъ, при мёстё, гдё кто обязанъ службою, «не отлучая отъ исправленія оной, дабы и то и другое исполняемо было вмість» 1). Въ 1081 году состоялся болье общій указъ, подорвавній сиду самаго правила: на лицъ, уклоняющихся отъ исповъди и причастія, взам'внъ практиковавшихся до изданія настоящаго указа денежныхъ штрафовъ, предписано налагать публичныя церковныя епитиміи, не отлучая однакож никою изг поселянг и обязанных службою отг домовг, при церквахъ, подъ смотрѣніемъ приходскихъ священниковъ и сельскихъ или волостныхъ начальниковъ, а въ городахъ при посредствъ начальства по состоянію каждаго, заставляя нерадящихъ черезъ нъсколько дней въ приходской церкви класть земные поклоны, закоснълыхъ же въ томъ ставить публично на кольни въ церкви или притворъ перковномъ; но если кто и послъ этого сталъ бы упорствовать, такихъ предписано отсылать въ монастыри по преженему, а поселянамъ. кром'в того, не давать для отъезда по промысламъ покормежныхъ писемъ 2). Епитимія назначалась епархіальнымъ архіереемъ, а не духовникомъ. Правда, на основаніи указа сент. 15-го 1770 г., велёно было назначать преступникамь, присылаемымъ къ епархіальнымъ архіереямъ или въ консисторію изъ свътскихъ правительствъ, срокъ покаянія съ аппробаціи св. синода; но оказывалось въ практикъ, что до полученія требуемой аппробаціи уходило много времени. а между тъмъ преступники, за неполучениемъ синодской резолюціи, по отдаленности епархій, сидъли подъ стражей. Въ виду этого, синодъ опредъдилъ, чтобы срокъ покаянія лицамъ, присыдаемымъ къ епархіальнымъ архіереямъ или въ консисторіи, быль назначаемъ самими архіереями, съ твив

¹) II. C. 3. № 18977.

<sup>2)</sup> Ibid. No 19743.

только, чтобы эти послъдніе рапортовали синоду обстоятельно о каждомъ таковомъ преступникъ, кто именно и насколько времени обложенъ будетъ епитиміею: въ синодъ велъно представлять предварительно только о недоумънныхъ случанхъ, гдъ встръчается какая либо трудность при опредъленіи епитиміи 1).

И такъ, покаяніе, въ смыслъ протестантскомъ, въ смыс лъ формальнаго, публичнаго испрошенія прощенія передъ Богомъ и Церковію, не долго просуществовало въ церковной практикъ. Воинскій уставъ, въ этомъ отношеніи, не имълъ практической силы, хотя никогда не быль отмъненъ или замъненъ законодательнымъ путемъ. Но весьма многое изъ. устава привилось къ жизни; въ весьма многихъ отношеніяхъ, воинскій уставъ легъ даже въ основу дъйствующаго права. Привился и укоренился взглядъ на церковное покаяніе, какъ на мъру чисто карательную, которая не находится въ какой либо связи съ дъйствительнымъ чувствомъ раскаянія; весьма рельефно выражался этотъ взглядъ въ приговорахъ духовныхъ судовъ XVIII столътія, въ силу которыхъ виновнымъ «на страхъ другимъ» опредълялось извъстное число поклоновъ, весьма значительное, обыкновенно, или же предписывалось духовную епитимію замінять тілесным наказаніемъ 2). Въ виду такого взгляда, находившаго усердное примънение въ духовно-судебной практикъ, и въ виду того, что воинскій уставъ поставиль публичное покаяніе рядомъ съ другими уголовно репрессивными мърами, ничъмъ не отличивъ его отъ этихъ последнихъ, неудивительнымъ становится и то обстоятельство, что свътскіе суды весьма часто не ограничивались отсылкою преступниковъ въ указанныхъ воинскимъ уставомъ случаяхъ къ духовному начальству для наложенія епитиміи, даже совсёмъ не отсылали къ духовному начальству, а отсылали прямо въ монастырь, назначая приэтомъ сами отъ себя и срокъ покаянія. Много разъ прихо-

¹¹ II. C. 3. № 18212.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Розановъ, Исторія москов. епарх. управленія, ч. П., стр. 131 и сл. прим. 316 и др.

дилось синоду вступать по этому поводу въ пререканія съ свътскими присутственными мъстами и разъяснять имъ ихъ некомпетентность, относительно опредъленія срока покаянія и назначенія мъста для прохожденія покаянія 1). Привился п укоренился, далье, какъ въ духовной, такъ и въ свътской судебной практикъ тотъ взглядъ, что всъ преступленія уголовныя лишь тогда только подвергають виновнаго, вмёсть съ свътскимъ наказаніемъ, и наказанію церковному, когда признаеть это нужнымь уголовный колексъ государства и когда свътское присутственное мъсто распорядится отсылкою преступника къ духовному начальству. Положение Церкви въ государствъ, не вязавшееся съ идеями Духовнаго Регламента, вязалось, папротивъ, какъ нельзя лучше, съ идеями воинскаго устава. Какъ въдомство въ строй государственномъ. Церковь получила къ своему въдънію только тв предметы. которые отведены ей государствомъ. Возгръніе это не разъ высказывалось самимъ синодомъ. Въ 1727 году сибирскій губернаторъ требовалъ отъ св. синода указа, какъ ему поступить еъ служилымъ человъкомъ Андреемъ Сургучовымъ. который въ своеручно писанномъ мнвній написалъ многую противность и мудрованіе правиламъ св. апостолъ и св. Церкви и который, бывъ посланъ для увъщанія къ тобольскому архіерею, явился предъ нимъ непреклоненъ и въ церковь ходить не желаеть по то число, какъ синодъ пресъчется и въ церкви на ектеньяхъ поминать не будутъ. Синодъ, въ виду того, что Сургучовъ препровожденъ былъ епархіальнымъ архієреемъ въ губернскую канцелярію, гдв и продолжаль упорствовать, отвётиль губернатору, что овъ (синодъ) рѣшенія о томъ чинить не можеть для того, что оное діло вступило уже слідованіемь въ світскомъ суді и что указа по поводу возникшаго дела нужно требовать у сената 2). Еще ранве едвлаль любопытный запросъ синоду суздальскій епископъ Варлаамъ. «Въ суздальской епархін», говориль

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Указы. авт. 23 1770 г. (П. С. З. № 13800), 2 іюня 1780 г., 18 марта, 1785 г., 28 февр. 1801 г. (Ibid. Ж.№ 16168 н 18212).

<sup>\*)</sup> H. C. S. N. 5051.

онъ, «дъвки и вдовы, приживъ беззаконно младенцевъ, родя убивають и давять оныхъ младенцевь до смерти, и таковымъ смертоубійцамъ что чинить? Понеже въ правилахъ святыхь о таковыхъ ничего не положено, кромъ тъхъ, которыя на исповёди открывають втайнё духовникамъ своимъ смертное убійство; а таковыя дівки и вдовы, которыя черезъ доношеніе приводятся въ духовный приказъ, уже ихъ дёло не есть тайное, а явственное, понеже содълывается черезъ ихъ допросы и чрезъ очныя ставки, - гражданскому ихъ суду отсылать, или какую вновь имъ изволите епитимію опредълить»? Синодъ, съ своей стороны, послалъ указъ съ предписаніемъ, «дабы о вышеписанныхъ дізахъ впредь ему ни на кого утружденія отнюдь не чинить, понеже оныя дъла по указамъ принадлежатъ къ свътскому суду» 1). Въ 1770 году одно свътское присутственное мъсто осудило двухъ человъкъ за смертное убійство на церковное покаяніе и положило на нихъ, безъ сношенія съ духовною командою, церковную трехмъсячную епитимію, а для исполненія оной определило отослать ихъ въ монастырь. Разъясняя исключительное право духовныхъ властей надагать епитиміи и наблюдать за исполненіемъ оныхъ, синодъ замъчаеть: «въ воинскомъ же артикуль предписано только то, за какія именно погрышенія людей осуждать на церковное покаяніе, а того, чтобы и время для исправленія епитиміи определять темъ светскимъ правительствамъ, отъ которыхъ оные осуждаются, не мало не упомянуто, слёдовательно и предоставлено оное на усмотръніе духовныхъ правленій» 2). Синодъ соглашается, что уставъ воинскій опредълиль, исчислиль тв случаи, когда преступникъ долженъ быть отосланъ къ духовному начальству, для назначенія ему цорковнаго покаянія; отсюда само собою следовало, что въ случав совершенія преступленій уголовныхъ, за которыя въ уставъ не положено публичнаго церковнаго покаянія, посл'яднее не

Опис. д. и док. синод. арх. № 424. Собр. постан. и распоряж. по въд. прав. испов. И, № 476.

²) II. C. 3, № 13500.

могло быть наложено духовными судами. Въ послъдующемъ законодательствъ количество случаевъ, требующихъ очищенія совъсти виновнаго, увеличилось, но принципъ остался тотъ же, что и въ воинскомъ уставъ, хотя не нужно, съ другой стороны, забывать, что принципъ этотъ установленъ именно только въ отношеніи къ дъйствіямъ преступнымъ, подлежавшимъ уголовному наказанію, чъмъ, слъдовательно, не исключалась для Церкви возможность выступать съ своимъ собственнымъ судомъ, по своей собственной иниціативъ, въ случаяхъ, не предусмотрънныхъ и не воспрещенныхъ уголовнымъ законодательствомъ подъ страхомъ наказанія.

Какое значеніе имветь и какое положеніе занимаеть церковное покаяніе по дъйствующему праву? Обратимся сначала къ общей части уложенія о наказаніяхь уголовныхъ и исправительныхъ. Здёсь находимъ 58-ю статью, которая по мъсту, ею занимаемому, и по содержанію своему можеть служить руководящею при обозрѣніи отдѣдьныхъ постановленій нашего действующаго законодательства по вопросу о церковномъ покаяніи. Статья 58-я не посвящена исключительно перковному покаянію, какъ и вообще уложеніе не имъетъ спеціальной статьи о церковномъ покаяніи 1): статья 58-я говорить о дополнительных в наказаніяхь, къ которымъ она относитъ и церковное покаяніе. «Къ наказаніямъ какъ уголовнымъ, такъ и исправительнымъ присоединяется въ некоторыхъ, определяемыхъ законами, случаяхъ церковное покаяніе, по распоряженію духовнаго начальства осужденныхъ. Опредъляется также въ случаяхъ, именно въ законъ означенныхъ, и конфискація всъхъ или части принадлежащихъ осужденнымъ вещей или другихъ имуществъ. Равномърно присоединяются къ нъкоторымъ изъ наказаній исправительныхъ: опубликованіе осужденнаго черезъ въдомости сенатскія, объихъ столицъ и губернскія; высылка за границу, если виновный иностранецъ; воспрещеніе жительства въ столицахъ и иныхъ мъстахъ, или въ соб-

<sup>4)</sup> Въ сводъ законовъ уголовныхъ 1842 г. существовала особая рубрика о церковныхъ наказаніяхъ (Кн. 1, разд. 1, гл. 2, отд. 10, статьи 76—78).

гвенныхъ имѣніяхъ, съ учрежденіемъ надъ оными опеки; гдача подъ особый надзоръ полиціи и запрещеніе произодства прежняго ремесла или промысла».

Подвергая приведенную статью юридическому анализу, нарамъ: 1) церковное покаяніе разсматривается уложеніемъ какъ аказаніе, и притомъ какъ наказаніе дополнительное, присодиняющееся къ главному, уголовному или исправительному; ) церковное покаяніе въ этомъ смыслѣ имѣетъ мѣсто только в опредъленныхъ законами, то есть уложеніемъ, случаяхъ; ) церковное покаяніе налагается по распоряженію духоваго началіства осужденныхъ. Что касается первыхъ двухъ оложеній, то они даютъ возможность опредѣлить близкое одство между дѣйствующимъ уложеніемъ и между идеями оинскаго устава Петра Великаго. Но разсмотримъ въ осоенности каждое изъ выведенныхъ нами положеній.

1) Уложеніе смотрить на церковное покаяніе, какъ на аказаніе, не какъ на наказаніе церковное, съ свойственною ерковнымъ наказаніямъ конструкцією, но какъ на мъру въ обственномъ смыслъ репрессивную, при которой вопросъ о виствительномъ раскаяніи не имветь значенія и которую амо уложение съ своей собственной, не церковной, точки рвнія можеть назвать наказаніемь. Помвіцая церковное окаяніе наряду съ такими мірами, какъ конфискація, выылка за границу, воспрещение жительства въ извъстныхъ встахъ и т. д., уложение, какъ видно, стоитъ на одной очев съ воинскимъ уставомъ, который ставилъ церковное юкаяніе на одну доску съ отсёченіемъ пальцевъ, денежнымъ яжкимъ штрафомъ, изгнаніемъ изъ земли и т. п. Уложене говорить далье, что церковное покаяніе, какъ дополниельное, присоединяется къ главному, уголовному или исправительному, что, повидимому, противоръчить тъмъ статьмъ особенной части, гдв церковное покаяніе имветь не ополнительное, а самостоятельное значеніе, гдв отсылка ъ духовному начальству для поступленія съ виновнымъ по равиламъ церковнымъ назначается безъ назначенія въ о же время какого дибо другаго наказанія, уголовнаго ли исправительнаго, которое относилось бы, какъ глав-

ное, къ церковному покаянію. Но противорвчіе это есть только кажущееся: въ сущности уложение, действительно, интересуется церковнымъ покаяніемъ только въ его качествъ дополнительнаго наказанія. Для уложенія, какъ и для воинскаго устава, важно опредълить, какія изъ уголовных преступленій, т. е. изъ преступленій, подлежащихъ государственному суду и вызывающихъ уголовную кару, представляются, вмъсть съ тъмъ, нарушениемъ церковныхъ правиль, вызывающимъ необходимость очищенія совъсти преступника церковнымъ покаяніемъ. Если между статьями особенной части уложенія встрівчаемь рядь такихь, гді церковное показніе не конкурируеть съ какимъ дибо пругимъ наказаніемъ, то это вовсе не значить, чтобы церковное покаяніе, въ противность 58 ст., являлось и съ значеніемъ самостоятельнаго наказанія; это значить только, что удоженіе, подобно воинскому уставу, употребило пріемъ, обыкновенно, избътаемый кодексами болъе или менъе усовершенствованными: для законодательства нашего остается мало пзвъстнымъ тотъ принципъ, что уже одного простаго непомъщенія извъстнаго дъянія въ уголовномъ кодексъ достаточно для того, чтобы видъть, что дъяніе это не запрещается угодовными законами подъ страхомъ угодовнаго наказанія и не можеть быть преследуемо уголовнымъ судомъ государства. Такимъ образомъ, говоря напр., что лицо, уклоняющееся отъ исповъди, или изобличенное въ покушении на самоубійство, подвергается церковному покаянію, по усмотрынію духовнаго начальства, уложеніе не желаеть сказать этимъ, что оно назначаетъ здёсь въ наказаніе церковное покаяніе; отсылка къ духовному начальству имветъ тоть только смыслъ, что государство не считаетъ возможнымъ лицъ, виновныхъ въ означенныхъ дъяніяхъ, подвергать какому либо уголовному наказанію, какъ оно считало это возможнымъ въ прежнее время.

Итакъ, церковное покаяніе въ тъхъ случаяхъ, когда оно опредъляется государственнымъ законодательствомъ за преступленія уголовныя, въ видъ мъры дополнительной, должно быть конструируемо съ точки зрънія наказанія.

Какъ исключительная мъра взысканія, не входящая въ обшую лъстницу наказаній, оно не подчиняется правиламъ о совокупности, изложеннымъ въ 152 ст. улож. 1), но какъ наказаніе, оно подчиняется правиламь о давности, каковой взглядъ, дъйствительно, и высказанъ сенатомъ въ одномъ изъ его ръшеній 2). За церковнымъ покаяніемъ обезпечивается со стороны государства принудительное исполнение. такъ что виновный, присланный свътскимъ судомъ къ духовному начальству для очищенія, или, правильнье, для очистки совъсти, обязанъ заняться этимъ дъломъ 3). Церковное поканніе отличается, впрочемъ, довольно резкою чертою отъ другихъ наказаній, хотя эта черта не вытекаетъ изъ общихъ началъ, изъ общаго духа нашего уголовнаго законодательства: по указу 15-го апръля 1827 года, сила милостиваго манифеста не распространяется на тв случан, гдв двло идеть не о наказаніи, а объ очищении совъсти 4). Въ дъйствующемъ уложении это постановленіе нісколько измінено въ томъ смыслів, что церковное покаяніе, къ коему прощенный виновный былъ присуждень, прекращается или продолжается, по усмотрънію духовнаго начальства его въроисповъданія 5).

Къ какимъ наказаніямъ присоединяется церковное покаяніе, въ качествъ дополнительнаго? Изъ наказаній уго-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ръш. угол. кассац. д. сен. по д. Умецкихъ, (<sup>68</sup>/<sub>160</sub>). См. Улож. о наксъ разъяснен. по ръш. кас. д. сен. составл. Н. С. Таганцевымъ, тезисъ 560. Спб. 1873.

<sup>&</sup>lt;sup>2) 71</sup>/1007. Сенать согласился съ постановленіемъ спб. окруж. суда, который, выслушавь дёло о дворянинё Павлё Корсини и мёщанкё Дарьё Нивифоровой, обвиняемыхъ въ незаконномъ сожитіи, послёдствіемъ коего было рожденіе Никифоровою ребенка, постановилъ: Корсини и Никифорову, за давностію, на основ. 2 п. 771 ст. у. у. с. личной отвётственности не подвергать. А такъ какъ подъ личною отвётственностію здёсь не можетъ быть понимаема какая-либо другая мёра, кромё церковнаго покаянія: то и слёдуетъ заключить отсюда, что церковное покаяніе подчиняется общимъ правиламъ о давности.

в) Уст. о пред. и пресъч. прест. (т. XIV) ст. 27; Уст. дух. вонсист. ст. 17. Указъ св. синода 24 сентября 1858 г. за № 1167.

<sup>4) 2.</sup> II. C. 3. № 1033.

Улож. ст. 167.

довныхъ сюда принадлежитъ только ссылка на поселение въ Сибирь 1). Что касается другихъ уголовныхъ наказаній, и вопервыхъ, ссылки въ каторжныя работы, то приговоренные къ этому последнему наказанію не предаются церковному покаянію. Законъ, такъ сказать, не удостоиваеть ихъ церковнаго покаянія, по всей віроятности, выходя приэтомъ изъ мысли о закоренълой испорченности и безнадежной неисправимости подобныхъ лицъ. Правда, государственный совъть въ мивніи своемъ 22-го апрыля 1827 года высказалъ соображение, что преступникъ, и въ каторжной работъ состоящій, можеть, по сношенію містнаго начальства съ духовнымъ, несть назначенную св. синодомъ епитимю безпрепятственно <sup>2</sup>). Но соображение это осталось безъ всякаго вліянія на ходъ нашего уголовнаго законодательства по вопросу о церковномъ покаяніи. Церковное покаяніе не можеть, затъмъ, идти параллельно съ ссылкою на поселеніе за Кавказъ, не въ силу какого либо законодательнаго постановленія, а по причинъ особеннаго характера этого наказанія. Ссылка на поселеніе за Кавказъ приміняется къ одному только разряду лицъ: это, именно, лица, виновныя въ распространеніи разныхъ ересей и расколовъ, а также послідователи ереси или раскола, обратившіеся въ православную въру и, затъмъ, снова совратившіеся въ ересь или расколь. Но что касается совращенія изъ православной віры, то уложеніе смотрить на это деяніе съ точки зренія уголовнаго преступленія, облагаемаго тяжкими наказаніями. Какъ при совращении, такъ и при отступлении отъ православной въры, духовное начальство имфетъ дъло съ виновными только въ періодъ ихъ увъщанія и вразумленія, каковыя увъщанія и вразумленія, конечно, не тождественны съ церковныть покаяніемъ. Если эти міры вразумленія останутся безуспъшными, то законъ поступаетъ съ виновными сурово; но само собою разумъется, что подобныя лица не могутъ быть подвергнуты церковному покаянію, такъ

<sup>1)</sup> Улож. ст. 59, прим. 1.

²) II. C. 3, Nº 1046.

какъ оно, во всякомъ случав, предполагаетъ принадлежность наказываемаго къ церковному обществу, а совращающіеся самымъ фактомъ своего совращенія исключаютъ себя изъ этого общества. — Обращаясь, наконецъ, къ исправительнымъ наказаніямъ, находимъ, что церковное покаяніе назначается параллельно со всёми родами ихъ, начиная съ ссылки нажитье и кончая арестомъ и денежнымъ штрафомъ и даже выговоромъ въ присутствіи суда; единственнымъ исключеніемъ является заключеніе въ крёпости, отправляемыя въ которую лица предполагаются не нуждающимися въ очищеніи совъсти, что едва ли справедливо въ виду того, что въ крёпость заключаются не только политическіе преступники, но и дуэлисты, для которыхъ покаяніе было бы, по меньшей мёрѣ, не излишне.

2. 58 ст. улож. говорить, что церковное покаяніе присоединяется къ наказаніямъ уголовнымъ и исправительнымъ въ нъкоторыхъ, опредъляемыхъ законами, случаяхъ. Само собою разумвется, что подъ законами нужно понимать здвсь не иное что, какъ самое уложение. Значитъ ли это, что церковное покаяніе имбеть мосто только въ случаяхь, предусмотрънныхъ уложеніемъ, и что оно, напротивъ, не должно имъть примъненія тамъ, гдъ, по законамъ уголовнымъ, его не полагается? Въ уставъ духовныхъ консисторій есть одно постановленіе, относящееся къ данному вопросу, но не разръшающее его: «церковное покаяніе на людей гражданскаго въдомства налагается епархіальнымъ начальствомъ за проступки и преступленія, которыя обнаруживаются по діламъ, производившимся въ епархіальномъ въдомствъ, или по приговорамъ свътскихъ присутственныхъ мъстъ» 1). Уставъ говорить неопредёленно о дёлахъ, производившихся въ епархіальномъ въдомствъ, или по приговорамъ свътскихъ присутственныхъ мъстъ, то есть критеріумомъ при опредъленіи компетенціи церковныхъ судовъ берется чисто формальный признакъ-производство въ какомъ либо присутственномъ мъств, свътскомъ или духовномъ. Но, затъмъ, какіе случаи дол-

<sup>1) § 278.</sup> 

жны быть понимаемы подъ этими делами, всё ли те, которые заключають въ себъ элементь безнравственности, столщій въ противорічіи съ церковными правилами, или только нъкоторые, опредъляемые законами, случаи, -объ этомъ въ уставъ духовныхъ консисторій не говорится ни слова. Въ практикъ вопросъ разръщается безусловно въ послъднемъ смысль: «духовное начальство» назначаеть церковное покаяніе только темъ лицамъ, которыя должны быть отосланы къ нему, или предани церковному покаянію, въ силу опредъленій уложенія о наказаніяхъ. Взглядъ этомъ имъетъ свое естественное объяснение въ самомъ положении Церкви, какъ одного изъ въдомствъ въ стров государственномъ: міряне разсматриваются не какъ члены Церкви, а какъ лица другаго, чуждаго, недуховнаго въдомства, которыя если выдаются, такъ сказать, головою въдомству духовному, то не иначе, какъ въ обозначаемыхъ свътскими законами случаяхъ. Привлекаемый къ духовному суду, по иниціативъ этого последняго, не въ указанныхъ закономъ случаяхъ, можетъ и не явиться на судъ духовнаго начальства, противопоставивъ требованію явки заявленіе, что въ законъ ничего не говорится о предоставленіи даннаго діла разсмотрівнію духовнаго начальства. Съ другой стороны, если бы предоставить духовному начальству судить, по его собственной иниціативъ, за всв возможныя двянія, заключающія въ себв элементь безнравственности, стоящій въ противоржчіи съ церковными правилами, и если бы въ тоже время признавать принудительную, обезпечиваемую государствомъ. силу за приговорами духовныхъ судовъ: то для цёлаго общества и государства церковное покаяніе, въ этомъ смысль, было бы нетерпимымъ зломъ, такъ какъ духовное начальство могло бы дъйствовать произвольно и злоупотреблять напр. своимъ правомъ отправки на покаяніе въ монастырь. Таково фактическое положение вопроса, но самый законъ, если мы обратимся къ историческому толкованию его (единственно возможному и раціональному въ данномъ случав, такъ какъ вообще воззрвнія нашего уголовнаго законодательства, въ отноім къ церковной дисциплинь, составляють продукть исто-

ріи, наслёдство отъ временъ давно минувшихъ), не оправдываеть такого положенія. Уложеніе различаеть двв категоріи случаєвъ: въ однихъ виновные подвергаются церковному поканнію, какъ дополнительному при другомъ, уголовномъ или исправительномъ наказаніи; въ другихъ зане полагаеть собственной санкціи, довольствуясь отсылкою къ духовному начальству. Не трудно видъть, что уложение дъйствующее поступаеть точно также, какъ поступилъ воинскій уставъ Петра Великаго и, еще ранве, уложеніе царя Алексвя Михайловича. Какъ воинскій уставъ, такъ и уложение 1845 года заботятся, собственно, о томъ, чтобы опредълить въ точности тъ уголовныя преступленія, которыя, по мнінію законодателя, помимо наказанія, назначеннаго свътскимъ правосудіемъ, вызывають необходимость очищенія совъсти. Уложеніе, какъ и уставъ воинскій, боится только за эту последнюю категорію случаевь, опасается, чтобы двло не ограничилось только примъненіемъ уголовнаго наказанія и виновный не остался съ неочищенною совъстію тамъ, гдв очищение совъсти представляется законодателю необхомымъ. Такимъ образомъ, въ отношении ко всемъ деяніямъ, воспрещеннымъ законами подъ страхомъ уголовнаго накаяанія, опредъленія уложенія им'єють безусловно исчернывающее значеніе: церковное покаяніе не можетъ имъть примъненія къ тъмъ изъ уголовныхъ преступленій, относительно которыхъ законъ не прибавилъ: «сверхъ того, виновные подвергаются церковному покаянію, по усмотрѣнію духовнаго начальства». Напротивъ, тъ немногія статьи уложенія, на основаніи которыхъ виновные не подвергаются микакому уго ловному наказанію, а отсылаются только къ духовному начальству, для поступленія съ ними по правиламъ церковнымъ, не имъютъ значенія исчерпывающихъ, какъ не имъли этого значенія приведенныя выше статьи уложенія 1649 г. и воинскаго устава. Число случаевъ последней категоріи въ дъйствующемъ уложеніи увеличилось, сравнительно съ предыдущимъ временемъ; но это не значитъ, чтобы и здёсь законъ стремился исчерпать всю область возможныхъ нарушеній церковныхъ правилъ. Каждая изъ статей этого рода указываеть лишь на то, что, до изданія ея, извъстное дъйствіе подвергаемо было наказанію по світским законамь; но потомъ законъ призналъ неумъстною уголовную кару въ данномъ случав и, вмёсто того, чтобы исключить совершенно то или другое дъяніе изъ уголовнаго кодекса, онъ по прежнему упоминалъ объ этомъ дъяніи, говоря приэтомъ, что оно уже болье не облагается уголовнымъ наказаніемъ, а вызываетъ только необходимость очищенія совъсти. Въ сущности, следовательно, разсматриваемая категорія статей въ дъйствующемъ уложении, какъ и аналогическия статьи уложенія 1649 г. и воинскаго устава, желають сказать только, что органамъ свътскаго правосудія здёсь дёлать нечего, Съ принятіемъ высказанныхъ нами соображеній, становится яснымъ и понятнымъ самый текстъ 58 статьи: «къ наказаніямъ какъ уголовнымъ, такъ и исправительнымъ присоединяется въ нъкоторыхъ, опредъляемыхъ законами, случаяхъ церковное покаяніе» и т. д. Не сказано, что церковное покаяніе назначается въ случаяхъ, опредъляемыхъ законами, а сказано именно, что оно присоединяется въ определенныхъ законами случаяхъ, изъ чего видно, что уложеніе интересуется собственно уголовными преступленіями, гдъ церковное покаяние фигурируетъ въ качествъ дополнительнаго наказанія и гді законъ стремится, дібствительно, дать точныя, исчерпывающія опредёленія относительно круга примъненія церковнаго покаянія.

3. Наконець, въ 58 ст. улож. говорится, что церковное покаяніе присоединяется къ наказаніямъ уголовнымъ и исправительнымъ по распоряженію духовнаго начальство осужденныхъ. Въ сводъ законовъ 1842 г. говорилось, что церковныя наказанія хотя назнаются въ приговорахъ судебныхъ мъстъ за нъкоторыя, въ законахъ означенныя, преступленія, но виды сихъ наказаній, степень и наблюденіе за точнымъ ихъ исполненіемъ предоставляются усмотрънію и распоряженію духовной власти 1). При осужденіи на церковное покаяніе, никакого времени на то не опредълять, а предоставлять



<sup>&</sup>quot;) Cr. 76.

назначение сего духовному начальству, давая оному только знать о родъ и качествъ преступленія: - срокъ перковнаго поканнія назначается епархіальными архіереями, которые, ежели въ опредълении онаго встрътятъ затруднение, представляють о томъ св. синоду со всеми потребными объясненіями 1). Подобныя же выраженія находимъ въ дійствующемъ уставъ духов. консисторій: «срокъ и образъ прохожденія покаянія опредвляются по роду проступковъ и преступленій, на основаніи церковныхъ правилъ» 2). Всв эти статьи развились изъ тахъ запретительныхъ указовъ, которые были направлены противъ усилившагося въ практикъ свътскихъ судовъ воззрвнія, что судъ уголовный можеть назначать мъсто и опредълять срокъ покаянія самъ собою, безъ всякаго сношенія съ духовнымъ начальствомъ 3). Итакъ, духовному начальству предоставляется опредёлить виды и срокъ церковнаго покаянія. Что касается видовъ церковнаго покаянія, то здёсь, конечно, имфется въ виду различіе епитиміи, проходимой въ монастыръ, и епитиміи, исполняемой подъ руководствомъ духовника въ приходской церкви. Объ употребленіи того и другаго вида церковной епитимін въ самомъ законодательствъ уголовномъ не содержится болъе или менъе опредълительныхъ постановленій. Что касается, вопервыхъ, монастырскаго заключенія, о которомъ говорять статьи 1549, 1566, 1585, 1593 и 1594, то, какъ объяснено будеть ниже, заключение это не можеть быть разсматриваемо какъ одинъ изъ видовъ церковнаго покаянія. Изъ статей уложенія, назначающихъ собственно церковное покаяніе, 208 ст. содержить въ себъ ограниченіе относительно видовъ и срока покаянія: «лица православнаго испов'яданія, уклоняющіяся отъ испов'єди и причащенія св. таинъ, по нераденію или небреженію, подвергаются церковнымъ наказаніямъ по усмотрънію и распоряженію духовнаго епархіальнаго начальства» съ наблюденіемъ токмо, чтобы при

<sup>&</sup>quot;) Ст. 77, тамъ же.

<sup>2)</sup> Cr. 279.

з) 1 П. С. З. №№ 13500, 16168 и 18212.

зываеть лишь на то, что, до изданія ся, изв'єстное д'яйствіе подвергаемо было наказанію по свътскимъ законамъ; но потомъ законъ призналъ неумъстною уголовную кару въ данномъ случав и, вмёсто того, чтобы исключить совершенно то или другое дъяніе изъ уголовнаго кодекса, онъ по прежнему упоминалъ объ этомъ дънніи, говори приэтомъ, что оно уже болье не облагается уголовнымъ наказаніемъ, а вызываеть только необходимость очищенія совъсти. Въ сущности, следовательно, разсматриваемая категорія статей вы дъйствующемъ удоженіи, какъ и аналогическія статьи удоженія 1649 г. и воинскаго устава, желають сказать только, что органамъ свътскаго правосудія здъсь дълать нечего. Съ принятіемъ высказанныхъ нами соображеній, становится яснымъ и понятнымъ самый текстъ 58 статьи: «къ наказаніямъ какъ уголовнымъ, такъ и исправительнымъ присоединяется въ нѣкоторыхъ, опредѣляемыхъ законами, случаяхъ церковное покаяніе» и т. д. Не сказано, что церковное покаяніе назначается въ случаяхъ, опредъляемыхъ законами, а сказано именно, что оно присоединяется въ определенных законами случаяхъ, изъ чего видно, что уложеніе интересуется собственно уголовными преступленіями. гдъ церковное покаяніе фигурируеть въ качествъ дополнительнаго наказанія и гдф законъ стремится, действительно, дать точныя, исчерпывающія опредъленія относительно круга примъненія церковнаго покаянія.

3. Наконецъ, въ 58 ст. улож. говорится, что церковное покаяніе присоединяется къ наказаніямъ уголовнымъ п исправительнымъ по распоряженію духовнаю начальство осужденныхъ. Въ сводъ законовъ 1842 г. говорилось, что церковныя наказанія хотя назнаются въ приговорахъ судебныхъ мъстъ за нъкоторыя, въ законахъ означенныя, преступленія, но виды сихъ наказаній, степень и наблюденіе за точнымъ ихъ исполненіемъ предоставляются усмотрънію п распоряженію духовной власти 1). При осужденіи на церковное покаяніе, никакого времени на то не опредълять, а пре



<sup>1)</sup> Cr. 76.

числа ихъ такихъ, которые оказываютъ раскаяніе и, потому, могли бы быть переданы надзору духовныхъ отцовъ, и о таковыхъ представить св. синоду и г) на будущее время по дѣламъ, по которымъ слѣдуетъ подвергать виновныхъ церковной епитиміи, входить въ ближайшія соображенія и обращать вниманіе на положеніе посудимыхъ и въ монастыри назначать тогда, когда сте необходимо или по качеству преступленія, или по доказанной безуспъшности покаянія на мъсть жительства, не оставивъ преподавать духовнику наставленія о нравственномъ дѣйствіи въ духѣ кротости и любви на людей, кои подвергаются епитиміи подъ надзоромъ онаго.

Въ весьма подробныя разсужденія о прохожденіи церковнаго покаянія вошель св. синодь въ указѣ 18 марта 1868 г.

По силъ вышеприведеннаго указа (т. е. указа 11 іюля 1851 г.), говорить св. синодъ, число людей свътскаго званія, содержимыхъ въ монастыряхъ, хотя и стало уменьшаться, но нельзя не замътить, что и нынъ сихъ людей довольно много; такъ, по въдомостямъ, представленнымъ въ св. синодъ отъ епархіальныхъ преосвященныхъ за 1864-66 гг., число людей свътскаго званія, содержимыхъ вь монастыряхъ, значится въ следующемъ количестве: въ 1864 г. 266 лицъ, въ 1865 г. 212, въ 1866 г. 193. Если, приэтомъ, принять во вниманіе, съ одной стороны, что монастырскому заключенію, кромъ людей свътскаго званія, подвергаются и духовныя лица и что сихъ последнихъ въ монастыряхъ ежегодно содержится около 300 человъкъ, а съ другой, что монастыри вообще неимъють ни средствъ къ содержанію и надзору за арестантами, ни самыхъ помъщеній, надлежащимъ образомъ для сей цели устроенныхъ, то нельзя не признать, что и то количество людей свътскаго званія, содержимыхъ въ монастыряхъ, какое значится по въдомостямъ за послъдніе годы, составляеть тяжолое бремя для монастырей. Далъе св. синодъ вдается въ подробное разсмотръніе статей дъйствующаго уложенія относительно случаевъ приміненія церковнаго покаянія и монастырскаго заключенія и находить, что монастырское заключеніе имъетъ мъсто только въ нъкоторыхъ, точно обозначенныхъ

въ законъ случаяхъ, а именно въ случаяхъ, означенныхъ въ статьяхъ 138, 1549, 1585, 1593, 1594 и 1597 1). Между тъмъ, говоритъ синодъ, по имъющимся свъдъніямъ оказывается, что большинство заключенныхъ содержится въ монастыряхъ за такія преступленія, за кои въ законахъ полагается не монастырское заключение, но лишь церковное покаяніе, или назиданіе и ув'ящаніе чрезъ духовныхъ лицъ. Такъ напр., по въдомостямъ о людяхъ свътскаго званія, кон содержались въ монастыряхъ въ 1865 г., общее число сихъ людей 212 человъкъ; изъ нихъ только 63 человъка было заключено за тв преступленія, за которыя по уложенію о наказаніяхъ полагается заключеніе въ монастырь, именно 29 малолътнихъ за разныя преступленія и 34 лица за прелюбодъяние и кровосмъщение. Изъ остальныхъ 149 лицъ 15 человъкъ содержались въ монастыряхъ по особымъ высочайшимъ повельніямъ и два лица, согласно циркулярному указу св. синода отъ 11 іюля 1851 г., за неисполненіе церковной епитиміи; затёмъ 132 лица показаны содержавшимися въ монастыряхъ за такія преступленія, за которыя по законамъ не полагается монастырскаго заключенія. Въ виду всего вышеизложеннаго, св. синодъ указомъ 18 марта 1868 г. опредёлиль предписать всёмъ спархіальнымъ преосвященнымъ, чтобы они немедленно сдълали распоряжение къ освобождение изъ монастырей, съ преданіемъ церковной епитиміи на мъсть жительства, всёхъ тёхъ людей свётскаго званія, кои содержатся въ монастыряхъ не по высочайшимъ повеленіямъ п не за тъ преступленія, за которыя, на точномъ основаніи 138, 1549, 1585, 1594 и 1597 улож., полагается монастырское заключение, причемъ поручить епархіальному начальству къ непремънному исполненію, чтобы впредь были подвергаемы содержанію въ монастыряхъ только ть изъ людей свытскаю званія, о заключенім которыхъ воспослідуєть особое высочайшее повелъніе, или состоится, согласно упомянутымъ ст. улож. о нак., приговоръ уголовнаго суда, и чтобы, затъмъ, всъ лица свътскаго званія, присуждаемыя къ церковному покая-

<sup>1)</sup> Опущена статья 1566 ул. о нак.

по, проходили сіе показніе на мѣстахъ жительства подъ адзоромъ отцовъ духовныхъ, кромѣ тѣхъ только лицъ, по тношенію къ которымъ прохожденіе епитиміи на мѣстѣ окакется безуспѣшнымъ и которыя по сему, на основаніи указа в. синода отъ 11 Іюля 1851 г., будутъ подлежать заключенію зъ монастырь.

Итакъ, сунодъ не допускаетъ, чтобы на будущее время спитимія проходилась въ монастыръ, кромъ опредъленныхъ случаевъ; но такъ какъ оговоренные въ уложеніи случаи не имьютъ отношенія къ церковному покаянію и заключеніе монатырское не можетъ быть разсматриваемо здѣсь какъ одинъ изъ видовъ церковнаго покаянія: то изъ этого слѣдуетъ, что церковное покаяніе въ настоящее время практикуется исключительно въ видъ домашней епитиміи подъ надзоромъ духовника, превращаясь въ монастырскую епитимію только въ случаъ упорной неисправимости лица, или по особому высочайшему повельнію 1).

Остается сказать нёсколько словъ по поводу статей особенной части уложенія. Въ какихъ случаяхъ имёетъ мёсто перк. покаяніе по улож. о нак.? Было указано, что всё отдельныя постановленія уложенія сводятся къ двумъ категоріямъ: къ одной относятся тё статьи, которыя не заключаютъ въ себё собственно уголовной санкціи, ограничивась отсылкою виновныхъ къ духовному суду,—къ другой тё, де церковное покаяніе фигурируетъ въ качествё дополничельнаго къ другому наказанію, уголовному или исправи-

<sup>&#</sup>x27;) Самая сущность епитиміи, по указу же 11-го Іюля 1851 г., представнется въ след. виде: падшій непременно во все праздничные и воскресме дни, а въ другіе по возможности (въ монастыряхъ же во все дни) долень кодить въ церковь и въ оной предъ иконостасомъ полагать по 25 и клее земныхъ цоклоновъ, съ произношеніемъ молитвы мытаревой: "Боже плостивь буди мне грешному"; въ среды и пятки употреблять сухояденіе, въ осты исповедываться, безъ допущенія, однако, въ св. иричащенію, кром'в пертнаго случая; кром'в сего, несущій епитимію можеть исполнять какіяно дела благочестій, возможныя по его состоянію, напр. раздаяніе милосыни, посещеніе и призреніе больныхъ, поклоны домашніе съ молитвою всусовою и проч.

тельному. Къ первой категоріи относятся слёд, случаи: 1) уклоненіе отъ исполненія уставовъ Церкви со стороны новообращенныхъ въ православную въру и приверженность ихъ в какимъ либо иновърческимъ обычаямъ 1), 2) уклоненіе от исповъди и причащенія св. таинъ по нерадънію или небреженію 2), 3) неприведеніе родителями къ испов'вди д'втей своихъ, достигшихъ положеннаго возраста 3), 4) неправильное леченіе, если отъ этого последуеть смерть или важный здоровью вредъ 4), 5) противозаконное сожитіе неженатаго съ незамужнею, по взаимному ихъ согласію 5), 6) оставлень погибающаго безъ помощи, когда помощь эта могда быв подана лицомъ безъ явной для него опасности 6), 7) случайное, не только безъ намъренія, но и безъ всякой со сторош виновнаго неосторожности, причинение смерти человъку 8) изобличенное покушение на самоубійство <sup>8</sup>); лицо же, совершившее самоубійство, на основаніи уложенія о наказаніяхъ, лишается христіанскаго погребенія <sup>9</sup>) Значеніе перечисленныхъ случаевъ было указано, и потому нътъ никакого основанія требовать отъ уложенія, чтобы оно держалось какого либо общаго принципа въ этомъ перечисленіи. На противъ, въ отношении ко второй категории статей, мы вправ ожидать, что постановленія закона будуть основаны на какомъ либо общемъ началъ, - мы могли бы думать, что уло-

<sup>1)</sup> Ул. ст. 207.

<sup>2)</sup> Ул. ст. 208.

в) Ул. ст. 209. Здѣсь, впрочемъ, говорится не о церковномъ покаяни, о какомъ то особомъ внушеніи отъ духовнаго начальства, каковое внушеніе идеть, притомъ, парадлельно съ замѣчаніемъ отъ гражданскаго начальства.

<sup>4)</sup> Улож. ст. 870.

в) Ст. 994. Ср. 1597. Противозаконное сожитіе, не сопровождавшееся роденіемъ ребенка, подлежить, по силь 1002 ст. уст. угол. суд., въдънію стр. духовнаго, а сопровождавшееся таковымъ рожденіемъ разсматривается одомъ свътскимъ, и притомъ уголовнымъ, а не гражданскимъ, а затъмъ, в слъ постановленія приговора, отсылается въ духовный судъ по ст. 1003 го угол. суд. Рѣш. угол. кассац. д. сената 68/567 по д. Ферстеръ.

б) Улож. ст 1228 и 1521.

<sup>7)</sup> Cr. 1470.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Cr. 1473.

<sup>9)</sup> Улож. ст. 1472.

женіе будеть чемь нибудь руководиться при указаніи техъ изъ уголовныхъ преступленій, которыя, по его мнінію, помимо уголовнаго наказанія, требують еще очищенія совъсти для преступника. Въ дъйствительности, однако, никакихъ такихъ началь не находимь. Уложение стремится предусмотръть всъ возможные случаи примъненія церковнаго покаянія. Только въ отношеніи въ одному разряду преступленій-именно, преступленій противъ жизни, замічаемъ общій, повидимому, принципъ, высказанный въ статьяхъ 1466 и 1468, — принципъ, состоящій въ томъ, что церковное покаяніе имветь мвсто вездъ, гдъ неосторожность была причиною смерти, все равно, была ли эта неосторожность при совершении дъйствія. дозволеннаго закономъ, или недозволеннаго 1). Но это не мъшаеть уложенію въ каждомъ отдёльномъ случав неосторожности опять делать оговорку относительно примененія церковнаго покаянія. Сюда относить уложеніе следующіе случаи неосторожности, сопровождавшиеся смертию: 1) приготовленіе для продажи, или продажа събстныхъ припасовъ или напитковъ, вредныхъ для здоровья или испортившихся, а равно выдёлка посуды изъ вредныхъ для здоровья матеріаловъ 2), 2) нарушеніе правиль, установленныхъ для продажи, храненія и употребленія веществъ ядовитыхъ и сильно дъйствующихъ 3), 3) неумышленное произведение повивальною бабкою преждевременнаго отъ беременности разръшенія 4), 4) раздача мнимоволшебныхь" напитковъ или иныхъ составовъ, имъющихъ, будто бы, сверхъестественныя

¹) Ст. 1466: "кто безъ намѣренія учинить убійство дозволить себѣ какоелибо дѣйствіе, противное ограждающимъ личную безопасность и общественный порядокъ постановленіямъ, и послѣдствіемъ онаго, хотя и неожиданнымъ, причинится кому-либо смерть, тотъ за сіе подвергается заключенію вътюрьмѣ и, сверхъ того, предается церковному покаянію". Ст. 1468: "если отъ дѣянія, закономъ не воспрещеннаго и такого рода, что нельзя было съ вѣроятностію ожидать вредныхъ оть него послѣдствій, но однакожъ явно неосторожнаго, причинится кому-либо смерть, виновный, сверхъ уголовнаго наказанія, подвергается церковному покаянію".

<sup>2)</sup> Улож. ст. 865.

<sup>&</sup>lt;sup>а</sup>) Улож. ст. 866-869.

<sup>4)</sup> Улож. ст. 878.

силы 1), 5) неумышленное повреждение телеграфа 2), 6) нанесеніе съ нам'вреніемъ, хотя и безъ умысла на убійство. побоевъ или иныхъ насильственныхъ дъйствій 3), 7) совершеніе ненамъреннаго убійства въ дракъ 4). Но стараясь предусмотръть всв случаи неосторожности, могущіе оканчиваться смертію, уложеніе, по неизвістной причині, считаєть, повидимому, излишнимъ церковное покаяніе для архитектора, допускающаго неисправность въ постройкъ зданія, когда разрушеніе неправильно построеннаго зданія сопровождается смертію лица или лицъ 5). Независимо отъ общаго принципа, выраженнаго въ статьяхъ 1466 и 1468, уложение назначаетъ церковное покаяніе и за другія преступленія противъ жизни, кромъ вышеозначенныхъ, соединенныхъ съ неосторожностію, какъ-то: за превышеніе предвловъ необходимой обороны, сопровождавшееся смертію нападавшаго 6), убійство, по невѣжеству, младенца чудовищнаго вида 7), злоупотребление властию со стороны родителей, опекуновъ и другихъ лицъ, если таковое злоупотребленіе побудило подчиненное или ввъренное ихъ попеченію лицо къ самоубійству 8). Но опять-таки, по неизвъстной причинъ, уложение считаетъ напр. излишнимъ церковное покаяніе для женщины, которая отъ стыда или страха хотя и не умертвить незаконнорожденнаго своего младенца, но оставить его безъ помощи, и младенецъ лишится жизни <sup>9</sup>). Независимо отъ преступ-

<sup>1)</sup> Улож. ст. 933.

²) Улож. ст. 1139.

<sup>3)</sup> Улож. ст. 1464. Но считая нужнымъ церковное покаяніе въ случай ненамъреннаго убійства, причиненнаго нанесеніемъ побоевъ или иныхъ насильственныхъ дъйствій, уложеніе не считаетъ нужнымъ покаянія для лица, совершившаго ненамъренное убійство нанесеніемъ увъчья или ранъ. ст. 1484.

<sup>4)</sup> Ст. 1465. Но церковное показніе требуется только по первому пункту, когда изв'єстно, к'ємъ именно нанесены убитому смертельные удары; дерковное показніе не им'єсть м'єста, когда лица эти неизв'єстны.

<sup>5)</sup> Гл. 8, разд. VII о наруш. прав. уст. стронт.

<sup>6)</sup> Cr. 1467.

<sup>7)</sup> Cr. 1469.

<sup>8)</sup> Cr. 1476.

<sup>&</sup>quot;) Улож. ст. 1460.

леній противъ жизни, законъ назначаетъ церковное покаяніе и въ другихъ случаяхъ, причемъ случан эти берутся совершенно наудачу. Таковы: 1) непринятіе мъръ православнымъ христіаниномъ къ отклоненію лицъ, состоящихъ подъ его наблюденіемъ и попеченіемъ, отъ зав'вдомаго нам'вренія отступить отъ православія 1), 2) прерваніе богослуженія побоями, или иными насильственными противъ священнослужителей дъйствіями 2), 3) мужеложство и скотоложство 3), 4) вступленіе въ новый бракъ при существованіи прежняго, а равно завъдомое вступление лица, не обязаннаго супружествомъ, въ бракъ съ лицомъ обязаннымъ 4), 5) вступленіе въ бракъ въ недозволенной степени свойства или родства, исключая первыхъ двухъ степеней родства, такъ какъ въ последнемъ случав виновные подвергаются отвътственности за кровосмъщение 5). 6) вступленіе въ четвертый бракъ и вступленіе въ бракъ съ нехристіанами, если посл'ядніе не обратятся въ христіанство 6), 7) похищеніе замужней женщины, съ согласія этой последней 7), 8) нанесеніе мужемъ женъ, и наобороть, увъчья, ранъ, тяжкихъ побоевъ, или иныхъ истязаній или мученій в), 9) принужденіе родителями дітей къ браку, или къ вступленію въ

<sup>1)</sup> Cr. 192.

<sup>2)</sup> Ст. 211. Сюда же относятся изъ преступленій противъ вѣры: истребленіе и поврежденіе иконъ и крестовъ, поставленныхъ въ публичныхъ мѣстахъ (ст. 217) и лжеприсяга, учиненная безъ обдуманнаго намѣренія или умысла (240). Но уложеніе считаетъ церковное покаяпіе ненужнымъ для такихъ лицъ, какъ напр. богохульники (ст. 180—181), виновные въ кощунствѣ, (182) лица, выдѣлывающія, продающія или инымъ образомъ распространяющія писанныя, гравированныя, рѣзныя или отлитыя въ соблазнительномъ видѣ иконы и другія изображенія предметовъ, относящихся къ вѣрѣ и богослуженію (ст. 183), или напр. лица, оказывающія неуваженіе къ святынѣ Госнодней во время богослуженія (ст. 213) и пр.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ct. 995 H 997. <sup>4</sup>) Ct. 1554. <sup>5</sup>) Ct. 1559. <sup>6</sup>) Ct. 1564.

<sup>7)</sup> Ст. 1582. Но за похищеніе женщины незамужней, также съ ея согласія, церковнаго покаянія не полагается, а полагается заключеніе въ монастыр'я, которое не можеть быть см'яшнваемо съ церковнымъ покаяніемъ, даже когда это посл'яднее проходится въ монастыр'я. Монастырь въ случаяхъ, предусмотр'янныхъ статьями 1549, 1585, 1566 и 1593—1594, есть не что иное, какъ суррогать тюрьмы. См. объ этомъ ниже.

<sup>\*)</sup> Улож. ст. 1583.

монашество <sup>1</sup>). Наконецъ, сюда же должны быть отнесены: 10) прелюбодъяніе <sup>2</sup>) и 11) кровосмѣшеніе <sup>3</sup>). Послѣдніе два случая замѣчательны въ томъ отношеніи, что церковное покаяніе присоединяется здѣсь, въ качествѣ дополнительнаго, къ монастырскому заключенію. Относительно прелюбодѣянія, въ частности, уложеніе требуетъ очищенія совѣсти и отъ магометанъ, которымъ магометанскія духовныя мѣста должны назначать духовное покаяніе и исправленіе <sup>4</sup>).

Итакъ, уложение наше, покрайней мъръ, относительно преступленій уголовныхъ, себ'в самому предоставляеть разръшеніе вопроса, гдъ требуется очищеніе совъсти перковнымъ покаяніемъ, гдё нётъ, и, такимъ образомъ, само задаеть себь для разръшенія невозможную задачу. Туть можеть быть одно изъ двухъ: или кодексъ уголовный долженъ отръшиться совершенно отъ свойственной ему государственной точки зрвнія и стать на точку зрвнія Церкви и церковной дисциплины, стало быть, преследовать чуждыя ему задачи. стремиться къ цёлямъ сверхземнымъ, или же, если онъ не оставить своей государственной почвы, допускать на каждомъ шагу пробълы и противоръчія, назначать церковное покаяніе въ одномъ случав и не говорить о немъ ни слова въ другомъ, совершенно однородномъ. Самое назначение перковнаго поканнія уголовными судами государства, на основаніи государственных законовъ, нельзя не признать явленіемъ вреднымъ для Церкви. Служители Церкви и органы церковной власти отвыкають действовать словомъ и убежденіемъ: покаяніе, которое они должны бы были пробуждать въ преступникахъ, исполняя заповъдь евангельскую, является готовымъ результатомъ, благодаря тому, что государство предписываеть это покаяніе и что государство же обезпечиваеть за этимъ покаяніемъ исполненіе принудительное, не условливаемое доброю волею, не вытекающее изъ внутреннихъ мотивовъ преступника. Далъе, стремясь къ невозмож-

<sup>&</sup>quot;) Улож. ст. 1586.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Cr. 1585.

<sup>3)</sup> Cr. 1593-1594.

<sup>\*)</sup> Прим'яч. къ ст. 1585.

ной цёли удовлетворить разомъ и требованіямъ Церкви, и требованіямъ государственнаго порядка, законъ уголовный, позидимому, не подозръваетъ, что не всякій принципъ. имъюцій м'єсто и оправданіе въ уголовномъ правъ, согласуется ть интересами Церкви и церковнаго порядка. Говоря напр. э прелюбодъяніи, законъ ставить наказаніе въ зависимость этъ жалобы оскорбленнаго въ своей чести супруга. Но оскорбился ли супругъ въ своей чести, или не оскорбился, для Церкви это безразлично. Ея собственный порядокъ нарушенъ, неуважение оказано къ одному изъ ея таинствъ, эна могла бы выступить съ своими собственными мърами для возстановленія этого порядка, независимо отъ того, когда государство будетъ считать возстановившимся свой собственный, государственный порядокъ. Или, напр. на основ. примъч. къ ст. 1532-й, всъ дъла о изнасиловании, растлении, похищеніи и обольщеніи дъвиць или женщинь, когда совершеніе преступленія не имъло послъдствіемъ смерти изнасилованной или растленной, начинаются не иначе, какъ по жалобамъ самой изнасилованной, растленной, похищенной или обольщенной, или же ея родителей, родственниковъ, опекуновъ или другихъ лицъ, по своему званію обязанныхъ имъть попечение о ней. О изнасиловании замужней женщины искъ начинается только или по собственной ея жалобъ, или по жалобъ ея мужа. Изнасилованіе, растлівніе, похищеніе и обольщеніе, конечно, болье преступны, разсматривать и ихъ съ точки зрвнія уголовнаго законодательства государства, или съ точки зрвнія церковнаго порядка, чвить простое плотское совокупленіе, блудъ. Но Церкви здёсь дёлать нечего, все равно. будеть ли подана жалоба къмъ слъдуетъ, или не будетъ. Если дъло не дойдетъ, несмотря на общеизвъстность, до уголовнаго суда, то оно не дойдеть и до церковнаго, такъ какъ первый отсылаетъ къ послъднему, а здісь, очевидно, подобная отсылка не можетъ состояться; если же дъло и дойдеть до уголовнаго суда, Церкви все-таки дълать нечего, такъ какъ всъ означенныя преступленія 1)

<sup>1)</sup> За исключеніемъ похищенія незамужней женщины.

не принадлежать къ числу «случаевъ, въ законахъ опредъленныхъ». Итакъ, мы полагаемъ, что церковное покаяне есть анахронизмъ въ современномъ уголовномъ кодексѣ: для свътскаго законодательства это—излишнее бремя, для Церкви—положительный вредъ. —Обратимся теперь къ разсмотрънію исторической судьбы того наказанія, которое, какъ было сказано, находится въ ближайшей родственной связи съ церковнымъ покаяніемъ, —монастырскаго подначальства.

## ββ) Монастырское подначальство.

§ 23. Еще въ древивищія времена существованія христіанской Церкви на Руси, встречаемъ примеры монастырскаго заключенія, но это заключеніе не было тімь, что мы называемь монастырскимъ подначальствомъ: монастырь служилъ, именно. мъстомъ заключенія для духовныхъ лицъ 1), а не для мірянъ за преступленія противъ церковныхъ запов'вдей. Притомъ, и въ отношени къ духовнымъ лицамъ, лътописи чаще говорять просто о заточеніи, которое могло имъть місто п не въ монастыръ 2). Съ другой стороны, церковный уставъ Ярослава назначаетъ, какъ мы видёли, въ некоторыхъ случаяхъ взятіе въ домъ церковный. «Понятіе въ домъ церковный», которому подвергаемы были некоторыя лица женскаго пола-(женщина, виновная въ незаконномъ прижитіи ребенка; вторая жена, когда мужъ женился на ней при жизни первой жены; жена, вышедшая замужъ за другаго отъ своего мужа; женщина, находившаяся въ преступныхъ отношеніяхъ къ двумъ братьямъ), имъло, по всей въроятности, значение понудительной міры къ тому, чтобы заставить родичей внести денежный выкупъ за вину родственницы. Какова была судьба этихъ лицъ, если требуемый уставомъ, въ пользу епископа выкупъ не вносился со стороны родичей, неизвъстно. Можно думать только, что пребывание въ домъ церковномъ, или епи-

Пр. Макарій, Исторія рус. церкви III, стр. 201 и 270, прим. 106.
 Такъ напр. посланы были въ заточеніе Дмитръ, кіево-печерскій архимандритъ Поликариъ, ростовскій епископъ Өеодорецъ.

сконскомъ не стояло въ какомъ лябо отношении къ покаянию, въ томъ смыслъ, какой имъло напр. заключение въ епископскомъ дом'в разбойника Могута 1). Болве сообразнымъ съ началами національнаго права представляется предположеніе, что лица, понимаемыя въ домъ церковный, должны были личнымъ трудомъ отработывать епископу лежащее на нихъ взыскание, подобно тому какъ юридическій бытъ древней Руси вообще допускаль означенную замену денежнаго долга отбываниемъ работъ въ пользу кредитора (наймитство, закупничество). Можетъ быть, относительно указанныхъ въ уставъ Ярослава женщинъ, справедливо предположение Дубенскаго, что въ древней Руси возможно было обращение въ монастырские холопы въ видъ наказанія за преступленіе противъ Церкви, но только относительно этихъ именно женщинъ, а не относительно какихъ либо другихъ лицъ, такъ какъ дошедшія до насъ историческія свид'втельства не дають никакого основанія къ большему или меньшему распространенію и обобщенію высказаннаго предположенія <sup>2</sup>).

<sup>1)</sup> Никон. летопись подъ 6516 г. новествуеть: "того-жъ лета изымаща хитростію н'якоего славнаго разбойника, нарицаемаго Могута, и егда ста передъ Володимеромъ въскрича зало, и многы слезы испущая изъ очію, сице глаголя; поручника ти о себъ даю, о Владиміре, Господа Бога и пречистую его Матерь Богородицу, яко отнынъ никакоже не сътворю зла предъ Богомъ и предъ человъки, но да буду въ покаяніи вся дни живота моего. Слышавъ же сіа Владимеръ умилися душею и серднемъ и посла его ко отцу своему митрополиту Ивану, да пребываеть никогдаже исходя изъ дому его. Могуть же, заповёдь храня, никакоже исхожаше изъ дому ми трополича и кръпкимъ и жестокимъ житіемъ живяще, и умиленіе и смиреніе много показа, и провидівъ свою смерть, съ миромъ почи о Господів. Ср. Степен. книг. ч. 1, стр. 167; Татищ. кн. П. стр. 89. Этотъ цвътистый разсказъ носить явные признаки вымысла; въ нашихъ лучшихъ лътописяхъ мы не находимъ его. Судя по году, подъ которымъ записано означенное событіе, оно должно было им'ять м'ясто, когда Владиміръ опять возвратился къ "устроенію отню и д'єдню", т. е. къ денежнымъ вирамъ за разбой, отмънивъ введенную имъ, по совъту духовенства, казнь разбойниковъ, тогда какъ изъ разсказа можно заключить, что Могуту угрожала именно смертная казнь, которой онъ избежаль, давь торжественное объщание проводить остальную жизнь въ покаяніи.

Дубенскій, на основаніи нѣкоторыхъ статей закона суднаго, слишкомъ широко обобщаетъ свое предположеніе о существованіи въ древности

Съ началомъ московскаго періода начинается обильное соборами на еретиковъ время; соборы эти весьма неръдко оканчивались заключеніемъ виновныхъ въ монастыръ, обык-

въ виде наказанія, обращенія въ монастырскіе холопы. Статья о блудодіявін читается по списку Дубенскаго такъ: "имън жену свою, а блудя съ рабою, да ся тепеть (т. е. да бить будеть) мужь той; а рабу ту достоить оть князя земли тоя продати чрезъ землю ту во иную землю, а цена та дати убогимъ. Тоже блудящаго по Божію закову достоитъ, да отластся божіных рабомъ". Последнія слова Дубенскій объясняеть такимъ образомъ, что виновный долженъ предаться церковному покаянію въ дом'в первовномъ (Русск. Достопамятности, П. стр. 205, примфч. 23). Но, сравнивая это масто съ соответствующею статьею закона суднаго по Строевскому изданію, а равно по изданію Археографич. коммиссін (П. С. Р. Л. т. VI) находимъ, что приведенное мъсто передается тамъ следующимъ образовъ "тоже блудящаго по Божію закону достоить удалятися имъ Божіннь рабомъ, да отдастся въ постъ 7 летъ" и т. д., что придаеть статъв боле естественный и притомъ совершенно опредбленный смыслъ. Другое масто. которое служить къ подкръпленію предположенія Дубенскаго, есть та странная, необъяснимая вставка, которая представляеть собою не что име. какъ заголовокъ перваго изъ 50-ти титуловъ номоканона Іоанна Сходаствка. Въ спискъ Дубенскаго онъ читается такъ: "о уставнъй патръархомъ правильнъй чети, яко даеть имъ въсхыщати обльиному достойны на священіе и строеніе, ино всхыщеныя по обидѣ вратити". Дубенскій (Рус. Достонам. П, стр. 215, прим. 110) придаеть приведенному мфсту тогь смыслъ, что лица, которыя "достойны обльиному" (т. е. обельному), которын, другими словами, присуждены къ церковному поканнію или къ рабству, должны быть обращаемы въ причетники ("на священие"), или въ ходони монастырскіе ("на строеніе"), равно какъ должна быть возвращаема свобода темъ, которые невинно приговорены къ лишенію оной ("ино всхыщеныя по обида вратити"). Если мы сравнимъ съ приведеннымъ, въ высшей степени неулобовразумительнымъ, славянскимъ переводомъ латинскій пе реводъ перваго титула Номоканона Іоанна Схоластика, то увидимъ, что подлинникъ не содержить въ себе даже ничего похожаго на мысль о суде надъ къмъ бы то ни было и о присуждении къ какому бы то ни было наказанію; зд'єсь просто говорится о томъ, что одинъ патріархъ не должень вижшиваться въ область другаго ни по вопросу о хиротоніи, ни по вопросу объ администраціи вообще, и если одинъ присвоилъ себѣ права другаго то долженъ возвратить присвоенное тому, кто потериаль отъ этого право, нарушенія (de honore patriarchis ex canonibus decreto, et quod non liceat cuiquam horum provinciam ad alium pertinentem ordinationis atque administrationis causa subripere, verum etiam subreptas jam injuria affectis reddendas esse). Невозможно предположить, чтобы представители церковной власти из древней Руси, очень хорошо знакомые съ номоканономъ Іоанна Схоластика, могли понимать заголовокъ перваго изъ его титуловъ въ томъ смысль, въ какомъ понимаеть его Дубенскій. Въ частности, объясненіе словъ: "на

новенно въ видъ пожизненнаго заточенія. Не ранѣе, какъ кажется, XVI вѣка, входить въ обычай отправлять въ монастырь не только еретиковъ, но и вообще лицъ, преступившихъ заповѣди церковныя; заключеніе это получило названіе монастырскаго подначальства, которое вначалѣ было не чѣмъ инымъ, какъ открытымъ церковнымъ покаяніемъ, проходимымъ въ монастырѣ, съ тою лишь особенностію отъ публичнаго покаянія въ собственномъ смыслѣ, что каю-

свишение и строение", въ смысл'я обращения въ причетники, представляется совершенно неестественнымъ: Церковь нигдъ и никогда не вводила и не могла ввести подобнаго антиканоническаго института. Слова: "облычному достойны" суть не что иное, какъ обль иному достойны, т. е. область, принадлежащую другому, такъ что здёсь нельзя видёть какой либо переделки, ни темъ более намека на обельное холопство. Это просто буквальный цереводъ, весьма неудобовразумительный и получившій искаженный смыслъ, всявдствіе сліянія двухъ словъ: обль, т. е. область, и иному въ одно слово и вследствіе опущенія въ первомъ изъ нихъ какой нибудь буквы или надстрочнаго знака. - Кромф двухъ, указываемыхъ Дубенскимъ, мфсть закона суднаго, еще въ двухъ (23 и 25 статьи по строевскому изданію въ С офійскомъ временникъ товорится о преданіи въ церковь: "иже отъ ратныхъ являнся, иже святую нашу въру христіаньскую отвергше и возвращшеся въ свою землю и градъ, да въ церковь предастся". Затъмъ: "иже отъ ратныхъ имуть поганаго и въ святую нашу въру христіаньскую и отъвержется възвращающися, да біють его, и въ церковь да предадутъ его. Сравнивая съ греческими источниками, находимъ, что въ греческомъ законодательствъ относительно подобныхъ случаевъ дъйствова-10 επέχγισμου οπρεχέποιίο: οί ύπο των πολεμίων γειρωθέντες καὶ άρνησάμενοι υποστρέψαντες έν τη πολιτεία αυτών τη εκκλησία παραπεμπέσθωσαν. (Eclogpriv. auct. Zachar. Jus graecoroman. IV, tit. XVII, § 36). Это выражение "παραπεμπέσθωσαν" свидетельствуеть о томъ, что взятые на войне въ плень и затемъ совратившеся отъ христіанства, во время продолжительнаго пребыванія въ пліну, въ случай, если имъ удавалось возвратиться на родину, первымъ деломъ посыдались въ перковь. Но посыдались они не за тымъ либо инымъ, а въ виду того, что для обратнаго принятія въ общество христіанъ, надъ совратившимся Церковь должна была совершить обрядъ присоединенія (см. пр. лаодик. соб. 7; П всел. 7; VI всел. 95). Что инаго симсла не могла имъть въ Греціи отсылка совратившагося въ церковь, доказывается и темъ, что митрополить Іоаннъ, родомъ Грекъ, также предусмотрель этоть случай и разрёшиль его именно на основании указанныхъ нами правиль вседенского законодательства. "Когда кто либо, будучи взять вь плень иноплеменниками, возвратится изъ плена и покается, что онъ отвергся тамъ отъ правовърія, принимать таковаго чрезъ миропомазаніе если же онъ не отвергался отъ въры, творить надъ нимъ только молитву" (пр. 28). О заключенін въ домъ церковный не говорится ни слова.

щійся становился подъ формальный контроль, подъ духовное руководство, «подъ начало» одного опредъленнаго лица, «старца добраго и крвикожительнаго», какъ выражаются акты, или «старицы доброй и крвикожительной». смотря по полу лица подначальнаго, чёмъ обусловливалась отправка въ мужской или женскій монастырь. На нісколькихъ примърахъ можно прослъдить весьма близкую связь между подначальствомъ монастырскимъ и публичнымъ церковнымъ покаяніемъ. Изъ граматы новгородскаго архіепяскопа Өеодосія въ псковскій монастырь (1543 г.) узнаемъ о нъкоемъ старцъ Савватів, печерскомъ вкладчикъ, который впаль въ тяжкіе грёхи и быль не принять на покаяніе игуменомъ псковопечерскимъ Корниліемъ. Старецъ, какъ видно, обращался въ митрополиту московскому, и по предписанію последняго, новгородскій архіепископъ даль наказь игумену: «и язъ архіепископъ, по повельнію пресвятвищаю господина Макарія, того старца Савватья къ вамъ послать. И вы бъ его безо всякаго прекословья въ монастырь къ себъ взяли, да дали бы есте его старцу доброму подъ начало, чтобъ жилъ съ правиломъ, да къ церкви ходилъ ко всякому правилу къ началу, а стоялъ бы предъ церковію по вся дни до скончанія всякаго правила, а въ церковь бы есте ему входити не велъли, а дары и проскуры и хлъбца пречистые ему не давали до нашего указу, а въ трапезу бы есте его ко всякому пънію пущали и ясти ему въ трапезв велвли съ братією, только бъ ему входу въ церковь не было, а за монастырь его не пускали, и по кельямъ бы ему сходу не было ни съ къмъ, только бъ зналъ предъ церковію стояль да молитву говориль на всякомъ правиль безъ престани, а въ трапезъ бы на всякомъ правилъ потомужъ съ молитвою стоялъ и со слезами и со всяцъмъ вниманьемъ о своемъ согръщеньи, а ты бъ его наказываль п поучаль по божественнымъ правиламъ, занеже, сыну, самъ божественное писаніе въ конецъ въси.... Ты же, сыну, не обленись принимати грешниковъ въ покаяніе; паче того требующаго покаянія старца Саватвя потщись молитвою и постомъ исправити во спасеніе душевное, елика твоя сила;

и велълъ бы еси къ тому старцу Савватъю приходити священнику доброму, чтобъ его выспрашивалъ о согрѣшеніи, и учнеть ему каятись о своихъ согрѣшеніяхъ, и онъ бы ему давалъ епитемью по правиламъ св. апостолъ и св. отецъ, чтобы онъ въ конецъ душею не погибъ, а не учнеть каятись, и вы бъ его въ крвпости держали, да ко мив отписали; а учнетъ каятись отъ всего сердца къ Господу Богу, молитесь, чтобы онъ получиль отпущение граховъ, а нъчто случится ему бользнь къ смерти, и учнетъ каятись, и вы бъ его вельли отцу духовному причастити.... и послъ живъ будетъ и вы бъ велъли отцу его духовному потомужъ епитимью на него положити, по правиламъ св. апостолъ и св. отець, до урочныхъ лътъ; а какъ тъ его урочныя лъта, по правиламъ св. апостолъ и св. отецъ, пройдутъ, и вы бъ его о Христъ съ братією счетали» 1). Въ описанномъ случав подначальство представляется открытымъ церковнымъ покаяніемъ, проходимымъ въ монастыръ, подъ духовнымъ руководствомъ опытнаго лица, причемъ обращаетъ на себя вниманіе то обстоятельство, что епитимія, какъ актъ внутренняго форума, стоить отдёльно отъ монастырскаго подначальства. Идея монастырскаго подначальства, какъ открытаго церковнаго покаянія, соединеннаго съ поступленіемъ подъ духовное руководство опытнаго лица, не утратилась совершенно и во времена позднъйшія: соборное постановленіе 1689 года относительно Семена Медвідева служить тому доказательствомъ <sup>2</sup>). Мы говоримъ, что указанная связь не

¹) Доп. А. И. I, № 35.

<sup>2) &</sup>quot;Имъемъ Сенку Медвъдева яко оглашеннаго, опредъляемъ же ему стояти внъ церкве.... лътъ (пропускъ въ подлинникъ для означенія времени) и своя кулы обличати всякому входящему и исходящему и молитися, да молятся о немъ, еже проститися ему куламъ его. Посемъ съ върными стояти въ церкви, общенія же не пріимати лътъ.... (пропускъ), да не токмо словесы, но и дълы истинное покаяніе нокажетъ. По сихъ, смотря по житію его и истинному покаянію, разръщимъ его оныя юзы и клятвы бывшія на немъ и сообщимъ его паки образу монашескому и имени, потомъ пріятію тъла и крове Христовы. Мъсто же ему Сенкъ опредъляемъ... (пропускъ) въ покаяніи, неисходно оттуду до дне смерти его, яко самъ желаетъ и проситъ... жити же ему тамо подъ кръпкимъ началомъ у самаго искуснъйшаго и твердъйшаго мужа и въдуща священная писанія" и т. д. А. И. V. № 194.

утратилась совершенно и въ последующее время, потому что практика второй половины XVI в. и особенно въ XVII стольтін уклонилась далеко отъ первоначальной идеи монастырскаго подначальства. Если, съ одной стороны, подначальствомъ называется иногда содержание въ монастырь, подъ руководствомъ опытнаго въ духовной жизни лица, даже не въ видъ наказанія за какое либо преступленіе противъ въры и нравственности христіанской и, следовательно, не въ видѣ публичнаго церковнаго покаянія 1): то, съ другой стороны, и въ тъхъ случаяхъ, когда подначальство имъло смыслъ наказанія за церковное преступленіе, частію черты древняго церковнаго покаянія не выдерживаются, не только, напримъръ, дозволяется, но и поставляется въ обязанность ходить въ церковь, причемъ о какихъ либо степеняхъ покаянія не говорится 2), частію же, и главнымъ образомъ, подначальство совершенно искажалось, превращаясь въ грубое монастырское «смиреніе». Въ этомъ послёднемъ случав, типическими чертами «смиренія» представляются: содержаніе въ монастырской хлібонів на цівпи, выгребаніе пепла изъ печи, мукосвяніе на всю монастырскую братію и исправленіе, вообще, всёхъ грязныхъ монастырскихъ работъ 3). Широкое развитіе въ практикъ монастырскаго смиренія за преступленія мірянъ противъ церковныхъ заповъдей совпадаетъ съ образованіемъ приказнаго управлеленія въ русской церкви въ періодъ патріаршества. Подобво тому какъ духовныя власти распоряжались отсылкою виновныхъ въ монастыри, причемъ содержание въ монастыръ,

№ 69 и др.

¹) Напр. въ 1702 г., по царскому указу на имя боярина Мусина-Пушкина, посланъ быль въ Андроньевъ монастырь для подначальства и крещен і я кадомскій Мурза князь Алексьевъ, вслѣдствіе челобитной со стороны этого послѣдняго крестить его въ православную христіанскую вѣру. См. у М. И. Горчакова, въ прилож. докум. монастырскаго приказа, № 7.

²) A. Ə. III, № 147; IV, № 334; Доп. А. И. X, № 91; A. И. V, № 14,

а) См. примъръ смиренія этого рода въ приговорѣ надъ боярскимъ смномъ Нехорошкой Семичовымъ "за еге великое воровство и за беззаконное блудное дъло, что онъ воровалъ, съ рабами своими, съ дъвками многажды блудилъ и прижилъ съ ними семеро робятъ, а тѣ дъвки межь себя двоюродныя сестри"

какъ мы сказали, иногда дъйствительно направлялось къ исправительнымъ цълямъ, путемъ отдачи виновнаго подъ духовное руководство надежнаго лица, иногда же практиковалось въ искаженной формъ, сближаясь съ тълесными наказаніями,—подобно этому и царь весьма неръдко распоряжался заключеніемъ въ монастырь, каковое заключеніе являлось опять въ двухъ указанныхъ формахъ 1).

Въ законодательствъ Петра Великаго монастырскому заключенію не отводится мъста: Духовный Регламентъ установилъ отлученіе въ двухъ видахъ; уставъ воинскихъ артикуловъ ввелъ публичное покаяніе въ протестантскомъ смыслъ, какъ актъ публичнаго испрошенія прощенія передъ Богомъ и Церковію. Но мы уже видъли, что ни Духовный Регламентъ, ни воинскій уставъ не получили практической силы въ этомъ отношеніи. Отлученіе совсъмъ перестало практиковаться, церковное покаяніе явилось опять синонимомъ епитиміи, которая могла быть домашнею, но могла также,—и всего чаще, проходиться въ монастыръ, такъ что монастырское заключеніе

Икакъ привезутъ его къ вамъ въ монастырь, пишетъ патріархъ, иты бъ его пгуменъ Сергъй съ братьей у недъльщика взяли и велъли его въ хлъбнъ сковать въ желъза и велъли бы ему на братью съяти мука и изъ печи выгребать пепелъ и всякую монастырскую черную работу работать, а кормити его велъти хлъбемъ противъ одного брата, а ъству ему давати противъ одного брата вполы, и велъти надъ нимъ надзирать старцу доброму, а какъ у васъ подъ началомъ случится болъзнь, и вы бъ ему давъ отца духовнаго, велъли его исповъдать, а будетъ его постигнетъ смертная болъзнь и смертный часъ, и вы бъ его при смерти велъли причастить и указати ему иноческое начало по монастырскому чину, и того велъти беречь накръпко, чтобы съ монастыря не ушелъ и дурна надъ собою никакого не учинилъ, и кромъ смертнаго часа не давати ему никакой святыни". А. Э. III, № 177. Ср. ibidem. №№ 177, 198, 226; IV. №№ 98, 116, 143, 188; А. И. IV, № 203; Доп. А. И. VIII, № 98; X, № 108.

¹) Примъры монастырскаго заключенія, по парскому приказу, безъ "чепи и желъзъ": А. И. III, № 237; Доп. А. И. V, № 2; А. Э. III, №№ 104 и 249 IV, № 154. Примъры искаженной формы монастырскаго заключенія, по царскому приказу: А. И. II, №№ 190 и 223; IV, № 99; V, №№ 278 и 253. Доп. А. И. Х, №№ 5 и 110. Какъ мъсто заключенія, особую извъстность пріобрълъ суздальскій спасоевфиміевскій монастырь, который былъ вмъстъ и обителью благочестивыхъ иноковъ, и какою-то русскою Бастиліей, въ которую администратърными мърами ссылали преступниковъ или провинившихся особаго разряда. Русск. Архивъ, 1875, кн. XII, стр. 452.

получило смыслъ монастырской епитиміи. Посылаемымъ подъ епитимію въ монастырь опредвлялось, чтобы они во всв посты испов'ядывались, а до святаго причастія допускаемы не были; въ среды и пятки, кромъ сухаго хлъба и воды, другой пищи не употребляли: приэтомъ назначалось кожденіе въ церковь къ службі Божіей, исполненіе положеннаго числа земныхъ поклоновъ и проч. 1). И прежнее смиреніе отражалось на практикв XVIII стольтія: встрвчаемь и содержаніе въ цепи, и мукосеяніе; притомъ, въ XVIII, какъ и въ XVII в. «смиреніе» означало не только монастырское подначальство въ его грубой, искаженной формъ, но и неръдко получало прямо смыслъ тълеснаго наказанія, такъ какъ и наказаніе плетьми, по приговору духовныхъ судовъ, называется, обыкновенно. также смиреніемъ 2). Независимо отъ этого, заключеніе монастырское нер'вдко употреблялось прямо какъ суррогать тюремнаго заключенія, или даже каторжныхъ работъ, по распоряжению свътской власти, или даже и самаго синода 3), въ каковомъ случав пребывание въ монастыръ не связывалось съ какими либо исправительными цълями и не вызывалось мотивами очищенія совъсти.

Съ тъхъ поръ, какъ право духовнаго начальства налагать монастырскую епитимію было обставлено нъкоторыми ограниченіями <sup>4</sup>), монастырское подначальство въ отношеніи къ мірянамъ стало находить ръдкое примъненіе, но въ отношеніи къ духовнымъ лицамъ продолжаетъ практиковаться и по настоящеее время. Въ дъйствующемъ правъ остались также нъкоторые, и весьма замътные, слъды практики минувшаго времени относительно замъны монастыремъ тюрьмы. Уложеніе о наказаніяхъ отсылаетъ виновныхъ въ нъкоторыхъ

<sup>1)</sup> Розановъ, Исторія моск. епар. управленія, ч. ІІ, стр. 131.

<sup>2)</sup> Знаменскій, Оприходскомъ духовенств'я со времени реформы Петра стр. 596. Изъ XVII в. А. Ю. №№ 70 и 334: Соловьевъ, XIII 149.

<sup>3) 1</sup> П. С. З. №№ 2179, 5051, 7884; Онис. дѣлъ и докум. хран. въ синод арх. №№ 276, 601. Полн. собр. постанов. и распоряж. правительства повъдомству прав. исповъд. П. № 477.

<sup>4)</sup> См. приведенные выше, въ трактать о публичномъ церковномъ покаяніи, указы 23-го Мая 1799 г. п 28-го Февраля 1801 г.

случаяхъ въ монастырь, и отсылка эта, какъ сейчасъ указано будетъ, не имъетъ ничего общаго съ церковнымъ покаяніемъ. Случаи эти слъдующіе:

- 1) Кровосмъщение. Виновные въ кровосмъщении въ прямой, восходящей или нисходящей, линіи приговариваются къ лишенію всёхъ правъ состоянія и къ ссылкё въ отдаленнейшія мъста Сибири для заключенія тамъ, вмъсто поселенія, въ тюрьмъ въ уединеніи на 6 лътъ и 8 мъсяцевъ; по истеченіи этого времени, они отдаются въ монастырь на всю жизнь, для употребленія на тяжкія в оном работы. Тв изъ нихъ, которые исповъдуютъ христіанскую въру, предаются, сверхъ того, церковному покаянію, по распоряженію своего духовнаго начальства. Въ случав неимвнія въ Сибири монастырей, осужденные ссылаются на поселеніе въ одинъ изъ малолюдныхъ и отдаленныхъ округовъ восточной Сибири, съ тъмъ, чтобы сосланные оставались въ ономъ на всю жизнь ссыльнопоселенцами и не могли быть перечисляемы въ крестьяне. Отвъственность за кровосмъщение въ боковыхъ линіяхъ родства кровнаго и въ свойстві соразміряется въ степенью родства и свойства; въ частности, за кровосмъщение во второй степени наказаніе то же, что за кровосмъщеніе въ прямой линіи, съ тъмъ только различіемъ, что срокъ тюремнаго заключенія сокращается на половину. Изъ дальнъйшихъ степеней - кровосмъщение въ третьей степени родства и въ первой свойства влечетъ ссылку на житье, или для непривилегированных отдачу въ арестантскія отделенія (о монастырскомъ заключении здёсь почему-то не говорится, вёроятно, по забывчивости редакторовъ, какъ это доказывается дальнъйшимъ продолженіемъ статьи о кровосмъшеніи); за кровосмъщение въ четвертой степени родства и во второй свойства полагается заключение въ монастыръ отъ 4 до 8 **мъсяцевъ.** Но сверх этихъ наказаній, во всякомъ случав, виновные предаются церковному покаянію 1).
- 2) Прелюбодъяніе. Изобличенное въ прелюбодъяніи лицо, по жалобъ оскорбленнаго супруга, подвергается заключенію

<sup>1)</sup> Улож. ст. 1593-1594.

63 монастырь, если въ томъ мѣстѣ находятся монастыри его исповѣданія, или же въ тюрьмѣ на время отъ четырехъ до 8-ми мѣсяцевъ, ceepx того, предается церковному покаянію  $^{1}$ ).

- 3) Фактъ похищенія незамужней женщины, для вступленія съ нею въ бракъ, съ согласія похищенной, въ каковомъ случав виновные приговариваются: похитители къ заключенію въ тюрьмъ на время отъ четырехъ до восьми мъсяцовъ, а согласившаяся на похищеніе къ заключенію на столько же времени въ монастыръ 2).
- 4) Вступленіе въ бракъ тайно или явно, противъ ръшительнаго запрещенія родителей, или безъ испрошенія согласія ихъ: въ этомъ случав виновные, по принесенной на сіе отъ родителей жалобъ, подвергаются наказанію по 1549 ст., слъдовательно, мущина подвергается заключенію въ тюрьмъ отъ четырехъ до восьми мъсяцевъ, а женщина заключенію на столько же времени въ монастыръ 3).

Что касается первыхъ двухъ случаевъ, то есть кровосмѣшенія и прелюбодѣянія, то не можетъ подлежать сомнѣнію, что назначаемое въ этихъ случаяхъ монастырское заключеніе отнюдь нельзя считать однимъ изъ видовъ церковнаго покаянія. Это видно уже изъ того одного, что статьи 1585 и 1593 — 1594, подвергая виновныхъ заключенію въ монастырѣ, назначаютъ, сверхъ того, и церковное покаяніе, которое, такимъ образомъ, разсматривается, какъ нѣчто особнякомъ стоящее отъ монастырскаго заключенія. Далѣе, что касается, въ частности, 1593—1594 статей, то въ нихъ прямо говорится, что заключеніе въ монастырѣ преслъдуетъ иныя цѣли, сравнительно съ тѣми, которыя имѣются въ виду законодателемъ, при наложеніи церковнаго покаянія. Церковное покаяніе, не смотря не его формальный, принудительный

<sup>1)</sup> Улож. ст. 1585. Сюда же должна быть отнесена 1597 ст. улож., въ силу которой за предюбодъние, учиненное въ такихъ степеняхъ родства или свойства, въ коихъ, по церков. правиламъ, не воспрещено вступать въ бракъ, полагается высшая мъра наказаній, опредъленныхъ въ 1585 ст.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Cr. 1549.

<sup>8)</sup> Ct. 1566

характеръ, все-таки самимъ законодателемъ разсматривается какъ мъра, направленная къ очищению совъсти преступника. Здесь, напротивь, имеются въ виду тяжкія физическія работы: сообразно съ этимъ, 1595 статья пожизненное заключеніе въ Сибири въ монастырв распространяетъ на мушинъ, а для женщинъ мъра эта всегда замъняется ссылкою въ Восточную Сибирь, безъ заключенія въ монастыръ. Въ 1585 статьъ санкціонирующая часть наводить на нъкоторыя недоумънія, по поводу срока монастырскаго заключенія. Можно подумать, что опредвленіе срока уложеніе предоставляеть духовному начальству, подобно тому какъ последнему предоставлено определять сроки церковно мивніе это было бы неосновательно. наго покаянія, Виновный, говорится въ 1585 статъв, подвергается заключенію въ монастырів, если въ томъ мівстів находятся монастыри его исповъданія, или же въ тюрьмъ на время отъ четырехъ до восьми мъсяцевъ. Строй ръчи представляетъ, правда, нъкоторую неточность и неясность, но весьма возможно видъть скрывающуюся за этою неточностію мысль. Редакторы, конечно, имъли въ виду слова: «отъ четырехъ до восьми мъсяцевъ», относить не только къ тюремному заключенію, но и къ заключенію въ монастыръ 1). Это подтверждается сопоставлениемъ 1585 статьи съ статьями 1549 и 1566, гдъ срокъ монастырскаго заключенія совпадаетъ вполнъ съ срокомъ тюремнаго заключенія.

Въ послъднихъ двухъ случаяхъ не назначается церковнаго покаянія сверхъ монастырскаго заключенія, но изъэтого не слъдуетъ, чтобы самое заключеніе въ монастыръ

<sup>4)</sup> Но если прелюбодъяние относится къ числу уголовныхъ преступленій, за которое полагается вмъсто тюрьмы монастырское заключеніе на опредъленный самимъ уложеніемъ срокъ; то изъ этого слъдуетъ далье, что статья 1585 улож. относится только къ уголовнымъ судамъ, т. е. когда оскорбленный супругъ, на основ. 1 п. 1016 ст. у. у. с., проситъ о наказаніи впновнаго по уголовнымъ законамъ, и не имъетъ отношенія, напротивъ, къ тымъ случаямъ, когда оскорбленный супругъ, на основ. 2 пункта той же статьи, обращается къ духовному суду съ просьбою о расторженіи брака и о наказаніи виновнаго по правиламъ церковнымъ, въ каковомъ случать статья 1585 не обязательна для духовныхъ судовъ.

разсматривалось законодателемъ съ точки зрвнія церковнаго покаянія, — изъ этого видно только то, что похищеніе и вступленіе въ бракъ безъ согласія родителей не требуютъ, по мивнію законодателя, очищенія совъсти. Уложеніе одному изъ виновныхъ лицъ назначаетъ тюрьму, другому монастырь на срокъ, определенный самимъ уголовнымъ кодексомъ, изъ чего достаточно видно, что законодатель далеко стоитъ отъ точки зрвнія церковнаго покаянія, срокъ котораго предоставляется опредблять духовному начальству. Вообще, можно сказать, что монастырское заключение, о которомъ говорять статьи 1549, 1566, 1585, 1593-1594, скорве сближается съ тою мврою, которая примвняется къ несовершеннольтнимъ въ силу 2 п. 138 статьи уложенія, чъмъ съ церковнымъ покаяніемъ. Изв'єстно, что несовершеннол'єтніе, отъ десяти до четырнадцати лътъ отъ роду, за преступления, подвергающія лишенію всёхъ правъ и ссылке на поселеніе, присуждаются къ заключению въ монастыръ, или же, за ненмвніемъ монастыря, въ смирительномъ домв на время отъ трехъ лътъ и четырехъ мъсяцевъ до пяти лътъ и четырехъ мъсяцевъ 1). Правительствующій сенатъ совершенно справедливо разсматриваетъ монастырское заключение въ данномъ случав, какъ одно изъ исправительныхъ наказаній, въ смыелъ уложенія, а потому, при совокупности случаєвь, указанныхъ въ пп. 2 и 3 статьи 138-й, съ другими преступленіями, подлежащее примъненію правиль о совокупности, выраженныхъ въ стать 152 2).

Сказанное нами о монастырскомъ заключении по дъйствующему праву управомочиваетъ насъ выразить полное недоумъніе относительно того, къ чему удерживается эта мъра въ нашемъ уголовномъ кодексъ. Цълями возстановленія церковнаго порядка самъ законодатель не задается, отсылал тъхъ или другихъ виновныхъ въ монастырь; остается только возстановленіе нарушеннаго юридическаго порядка въ госу-

<sup>1)</sup> Здісь замічается таже самая неточность редакцін, что и въ 1586 ст.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Рѣш. угол. кассац. д. сен. <sup>68</sup>/<sub>46</sub> по д. Иванова. См. улож. съ разъяси. профес. Таганцева, тезисы 557 и 558.

дарствъ, но въ такомъ случать самымъ простымъ и самымъ раціональнымъ пріемомъ будетъ распространеніе на вст преступленія, признаваемыя уголовными, общихъ правилъ относительно примъненія общихъ уголовныхъ и испра вительныхъ наказаній, а не исключительныхъ, въ родт монастырскаго заключенія, которыя, независимо отъ того, что ставятъ Церковь въ несвойственную ей роль тюремщика, возбуждаютъ въ практикъ самыхъ уголовныхъ судовъ не мало недоумъній по вопросу о приравненіи этихъ исключительныхъ мъръ къ наказаніямъ, означеннымъ въ общей лъстницъ, что, какъ извъстно, имъетъ большую практическую важность.

## ОТДВЛЪ II.

## Особенныя церковныя наказанія.

## ГЛАВА І.

Исторія особенныхъ церковныхъ наказаній въ древней Церкви и на православномъ востокъ.

§ 24. Настоящій отдъль должень быть посвящень историческому разсмотрънію особенных церковных наказаній, каковыми, съточки зрънія теоретической, должны быть признаны тъ наказанія, которыя отражаются на правахъ спеціальныхь, вытекающихъ изъ особаго положенія клириковъ въ составъ церковнаго общества 1). Нужно полагать, что различіе между наказаніями клириковъ и наказаніями мірянъ обнаружилось въ сферъ дъятельности церковнаго суда съ первыхъ

¹) Таково должно быть значеніе настоящаго отділа съ теоретической стороны. Но разсмотрініе историческаго прошлаго и практической дійствительности ставить нась лицомъ къ лицу съ двумя группами фактовь: съ одной стороны, видимъ приміненіе къ духовнымъ лицамъ не только особенныхъ, но и общихъ церковн. наказаній, съ другой,—приміненіе мірт, относящихся не къ церковной жизни, затрогивающихъ не церковныя пра ва, а гражданское положеніе лица наказуемаго въ государствъ. Такимъ образомъ, въ виду цілей историческаго изслідованія, какъ самое понятіе особенныхъ церковныхъ наказаній, такъ и весь настоящій отділь, по необходимости, должны быть расширены даліве преділовъ, указываемыхъ теорією, включеніемъ мірть, теоретически, правда, не относящихся къ данному отділу, но въ исторіи и въ дійствительной жизни имівшихъ и имінощихъ місто.

же временъ существованія самой Церкви. Это различіе естественнымъ путемъ вытекало изъ различія самаго положенія тіхъ и другихъ въ составів церковнаго общества. Если нъкоторые изъ канонистовъ утверждаютъ. что первенствующая Церковь не знала этого различія 1), то подобное утверждение должно быть признано сомнительнымъ 2). Въ посланіи Климента римскаго къ кориноянамъ уже упоминается объ отстраненіи коринескою общиною пресвитеровъ отъ ихъ должности 3). Кипріант упоминаеть объ изверженіи и о временномъ запрещении духовныхъ лицъ \*). Но особенную цену иметь для насъ свидетельство Тертулліана, которое даеть ключь къ уразумвнію техь возгреній Церкви, подъ вліяніемъ которыхъ сложилась церковная практика по вопросу о наказаніяхъ духовныхъ лицъ. Тертулліанъ 5), первый изъ церковныхъ писателей, прилагаетъ къ клиру названіе: «ordo», заимствуя это названіе изъримской юридической жизни. Противополагая клиръ (ordo) 6) мірянамъ, народу (plebi), Тертулліанъ переносить въ сферу церковной жизни давно знакомое римской государственной жизни противоположеніе между ordo, подъ которымъ понималось сословіе сенаторовъ въ Римъ (ordo senatorius) и сословіе декуріоновъ въ муниципіяхъ (ordo decurionum)—и между plebs, подъ каковое название подходили всв остальные граждане, за исключениемъ сенаторовъ и декуріоновъ 7). Солиженіе между клиромъ и сословіемъ сенаторовъ и декуріоновъ, оказавшееся-

<sup>1)</sup> Напр. Еск, De natura poenarum, стр. 3-4.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) CM. Probst, Kirchl. Disciplin in den drei ersten christl. Iahrhunderten. § 88. <sup>8</sup>) 1 epist ad corinth. cap. 44, 47, 57.

<sup>4)</sup> Epist. LXV: "eum vel deponas, vel abstineas", пишетъ Кипріанъ къ епископу Рогаціану относительно одного діакона. Ср. ер. XXVIII и LXII.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Tertullian, De exhortatione castitatis, c. VII: "differentiam inter ordinem et plebem constituit ecclesiae auctoritas".

<sup>6)</sup> Отсюда и самый терминъ: "ordinatio" въ римско-катол. церк. пр. для обозначенія хиротоніи, какъ акта, открывающаго доступъ въ клиръ въ тесномъ смыслѣ.

<sup>7)</sup> Böhmer, Dissertationes juris. eccles. antiqui, diss. VI, crp. 319; Bickell Geschichte des Kirchenrechts, Giessen, 1843, crp. 26, upnm. 1; Neander, All. gem. Geschichte des christl. Religion und Kirche, Gotha, 1856, B. 1. Abth. 1, crp. 100; Richter-Dove, Lehrbuch, § 10, not. 7.

возможнымъ во 2-мъ въкъ христіанской эры, должно было выступить гораздо болве осязательно, когда Церковь соединилась весьма тёсною связію съ государствомъ и когда на весь церковный строй быль наложень, такъ сказать, штемпель византійскаго публичнаго права. Подобно тому какъ сословіе сенаторовъ и декуріоновъ представляло собою извъстное число гражданъ, образовавшихъ особое состояне, какъ особое юридическое положение, съ совокупностию извъстныхъ правъ и привилегій, — подобно этому и сословіе клириковъ должно было представляться такимъ же «ordo». возникающимъ вслъдствіе посвященія, исключительно управомочивающимъ къ опредвленнымъ должностнымъ функціямъ и ведущимъ за собой извъстныя преимущества и привилегіи. Сближеніе, въ частности, должно было сказаться и на церковно-судной практикъ въ отношении къ духовнымъ липамъ. Для сенаторовъ и декуріоновъ существовали въ римскомъ правъ, какъ наказанія, двъ главныя мъры: 1) гетоtio, degradatio, - наказаніе, состоявшее въ исключеніи изъ сословія, въ потер'в достоинства, и 2) prohibitio honoris s. suspensio, —наказаніе, состоявшее въ запрещеніи предпринимать какія либо должностныя функціи, безъ исключенія изъ «ordo»; запрещеніе могло быть назначено на опредъленный срокъ, или же неопредъленно 1). Съ двумя названными типическими наказаніями мы встретимся и при разсмотръніи церковно-судебной практики.

Итакъ, мы представимъ теперь систему особенныхъ церковныхъ наказаній, освященныхъ каноническимъ законодательствомъ, съ подведеніемъ отдѣльныхъ мѣръ подъ двѣ категоріи, сообразно съ объясненнымъ выше распаденіемъ церковной дисциплины на двѣ области: исправительную и очистительную. Какъ мѣры, входившія въ послѣднюю изъ указанныхъ областей, сводились къ одному основному типу изверженію (καθαίρεσις, depositio), такъ и область исправительной дисциплины, въ сущности, имѣла своимъ главнымъ

CM. München, Das kanon. Gerichtsverfahren und Strafrecht, II. crp. 115—116.

нервомъ одну типическую мѣру — временное запрещеніе (ἀφορισμός, suspensio). Другія мѣры дисциплины исправительной, кромѣ указанной, практиковавшіяся въ древней Церкви, частію имѣли только мѣстный характеръ, какъ напр. отлученіе епископовъ въ африканской церкви, частію имѣли только хотя и общій, но неширокій кругъ примѣненія, какъ напр. то наказаніе, о которомъ говорятъ трулльскій ¹) и VII вселенскій соборы ²), частію, наконецъ, происхожденіемъ своимъ обязаны не церковному законодательству, а императорскому, какъ напр. заключеніе въ монастырь и денежные штрафы.

- § 25. Въ каноническомъ законодательствъ встръчаемъ слъдующія отдъльныя наказанія, входившія въ область исправительной дисциплины древней Церкви.
- 1.) Временное запрещеніе, или пріостановленіе права осуществлять функціи, связанныя съ саномъ и должностію того или другаго духовнаго лица. Наказаніе это, въ большинствъ каноническихъ правилъ, носитъ то же названіе, какое правила усвояють исключенію изъ Церкви мірянь: ἀφορισμός 3), такъ что становится труднымъ распознать въ данномъ случав, идеть ли рвчь объ отлучении, какъ объ общемъ церковномъ наказаніи, или же какъ объ особенномъ. Трудность эта темъ очевиднее, что въ некоторыхъ каноническихъ правилахъ, какъ указано будетъ ниже, действительно, подъ этимъ названіемъ назначается духовнымъ лицамъ именно отлученіе, какъ общее церковное наказаніе, лишающее общихъ христіанскихъ правъ. Одинъ изъ западныхъ канонистовъ, спеціально занимавшійся вопросомъ о наказаніяхъ духовныхъ лицъ въ древней Церкви, Келльнерт 4) выставляетъ, какъ общій принципъ для проведенія границъ между отлученіемъ отъ Церкви и запрещеніемъ духовныхъ лицъ, что

<sup>4)</sup> Hp. 7.

<sup>2)</sup> Hp. 5.

<sup>3)</sup> Въ латинскихъ переводахъ каноническихъ правилъ обыкновеннымъ терминомъ, замѣняющимъ греческое выраженіе: "άφορισμός", въ примѣненіи къ клирикамъ, служитъ suspensio, иногда segregatio, а не excommunicatio.

<sup>4)</sup> Das Buss-und Strafverfahren gegen Kleriker in den sechs ersten christlichen Iahrhunderten, crp. 58—59.

подъ словомъ: ἀφορισμός, должно быть понимаемо общее церковное наказаніе только въ тѣхъ случаяхъ, когда это отлученіе слѣдуеть за изверженіемъ, какъ наказаніе болѣе тажкое сравнительно съ послѣднимъ 1), и что, напротивъ, въ тѣхъ каноническихъ правилахъ, въ которыхъ отлученіе клириковъ представляется мѣрою сравнительно болѣе мягкою, за которою слѣдуетъ изверженіе 2), а равнымъ образомъ, гдѣ объ изверженіи вовсе не говорится 3), подъ отлученіемъ должно быть понимаемо именно исключеніе изъ клерикальнаго общенія, какъ особенное церковное наказаніе, какъ суспенсія 4).

Въ чемъ заключалось существо этого навазанія? Оно состояло во временномъ лишеніи должностныхъ правъ, причемъ пользование всёми благами Церкви, доступными мірянамъ, оставалось невозбраннымъ. Клирикъ терялъ возможность осуществленія своихъ правъ, не лишаясь, однако, самыхъ правъ, и вмъстъ съ тъмъ отлучался отъ общенія, -не отъ церковнаго общенія (communio ecclesiastica), а отъ спеціально-клерикальнаго общенія (communio clericalis), т. е. не могъ пользоваться своимъ прежнимъ мъстомъ среди другихъ клириковъ въ церкви, при общественномъ богослужени; остальными христіанами онъ принимался въ общеніе какъ христіанинъ, какъ мірянинъ, а не какъ клирикъ 5). Временное запрещение было мерою исправительной дисциплины; продолженіе наказанія состояло възависимости отъ воли самаго наказуемаго: если онъ исправлялся, то и запрещение снималось. Въ древнихъ правилахъ не находимъ указанія на то, чтобы запрещеніе назначалось на опредъленный срокъ; срочное за-

<sup>3</sup>) Прав. апост. 8, 16, 36 и др.

<sup>1)</sup> Напр. прав. апост. 28, 29, 30, 51, 62, 65; неокес. 1, халкид. 7.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Прав. апост. 5, 45, 58, 59: кареат. 118, трул. 13.

<sup>4)</sup> Подобный же взглядь высказывается Пробстомъ (назв. соч. § 88) и Бр. III иллингомъ (стр. 114).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Въ "Постановл. апостольскихъ" довольно наглядно оттъняется спеціально-клерикальное общеніе, въ отличіе отъ общаго всъмъ христіанамъ церковнаго общенія: "а если придетъ изъ области пресвитеръ, то пусть общительно примутъ его пресвитеры, а если діаконъ, то діаконы, а если епископъ, то пусть сядеть онъ съ епископомъ" и т. д. П, 58.

прещеніе является, какъ кажется, впервые въ законодательствъ Юстиніана <sup>1</sup>).

Временное запрещеніе простиралось на всѣ права, связанныя съ извѣстнымъ саномъ: оно обнимало, во 1-хъ, права сана въ собственномъ смыслѣ (jura ordinis), т. е. право совершенія богослужебныхъ дѣйствій; во 2-хъ, права должности (jura officii), по тѣсной связи ихъ съ правами сана, такъ какъ должность и санъ, по взгляду вселенской Церкви, представляли неразрывно-единое цѣлое ²); въ 3-хъ, запрещеніе простиралось также и на право извлеченія имущественныхъ выгодъ, связанныхъ съ тѣмъ или другимъ положеніемъ въ клирѣ ³). Иногда, впрочемъ, имущественная сторона выдвигалась на первый планъ, такъ что запрещеніе затрогивало именно эту сторону, не касаясь правъ сана и должности \*).

<sup>1)</sup> На основ. 1-й гл. СХХІІІ нов. посвященный во епископа безъ наличности требуемыхъ каноническими правилами качествъ не допускается до епископства, а посвятившій подпадаетъ запрещенію священнослуженія на годъ. Глава 10-я той же новеллы опредѣляетъ епископамъ, пресвитерамъ, а равно и низшимъ членамъ клира, участвующимъ въ играхъ, или даже только смотрящимъ на игры или зрѣлища, запрещеніе на три года отъ священнослуженія, причемъ запрещенные отбываютъ срокъ запрещенія въ монастырѣ. Сf. Phot. Nomocan. tit. IX, с. 27. (Woell. П, р. 991). Глава 2-я этой же новеллы подвергаетъ годичному запрещенію (annalis prohibitio) епископа, посвятившаго лицо, противъ котораго возбуждено обвиненіе прежде разсмотрѣнія этого обвиненія судомъ. Phot. tit. IX, с. 1 (Woell. П, р. 957). См. также 20 гл. СХХІІІ новеллы о запрещеніи священнослуженія и объ отсылкѣ въ монастырь пресвитеровъ и діаконовъ за лжесвидѣтельство въ гражданскихъ дѣлахъ.

<sup>2)</sup> Прав. 6 халкид. соб: "ръшительно никого, ни во пресвитера, ни во діакона, ниже въ какую степень церковнаго чина не рукополагати иначе, какъ съ назначеніемъ рукополагаемаго именно къ церкви градской или сельской, или къ мученическому храму, или къ монастырю. О рукополагаемыхъ же безъ точнаго назначенія святый соборъ опредълиль: поставленіе ихъ почитати недъйствительнымъ и нигдъ не допускати ихъ до служенія, къ посрамленію поставившаго ихъ".

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) У лиць, поднавшихъ запрещенію, отнимались получаемыя ими отъ церкви annonae и alimenta. 1. 34, cod. Just. de episcop. audientia (1,4).

<sup>4)</sup> Такъ напр. св. Кипріанъ кареагенскій лишиль на время нѣкоторыхъ изъ своихъ клириковь пользованія доходами, которые, по тогдашней практикѣ, каждомѣсячно получались клириками изъ общаго церковнаго имущества, дозволивъ имъ приэтомъ осуществленіе должностныхъ правъ. Epist. XXVIII ad presbyter, et diacon: "Interim se a divisione mensurna tantum contineant, non quasi a ministerio ecclesiastico privati esse videantur, sed ut integris omnibus ad nostram praesentiam differantur".

Запрещенный въ одной церкви не могъ быть допущенъ въ клиръ другой церкви, пока не получалъ разръшенія отъ того епископа, который его отлучилъ, т. е. запретилъ <sup>1</sup>).

Древняя церковь на западъ, но не на востокъ, знала еще одну любопытную форму запрещенія, —communio peregrina, общеніе, возможное только для иностранцевъ. Относительно значенія этого наказанія и прежде существовали различныя мнънія, да и въ настоящее время разногласіе не устранено. Такъ какъ въ каноническихъ правилахъ вселенской Церкви мы не находимъ накакихъ слёдовъ примёненія этого наказанія, то мы считаемъ достаточнымъ ограничиться немногими словами. Некоторыми изъ прежнихъ канонистовъ были высказываемы такого рода мивнія, что подвергнутые этому наказанію клирики допускались къ причастію только въ видв носледняго напутствія, т. е. въ случае опасности смерти (peregrinatio de hoc mundo), или что на нихъ въ видѣ наказанія возлагалось путешествіе къ святымъ м'єстамъ 1). Весьма правдоподобнымъ представляется объяснение Кобера, которое можно найдти, впрочемъ, и у другихъ канонистовъ 3). Въ древности каждая отдъльная церковь заботливо смотръла, чтобы не вкрался въ среду ея невърующій, еретикъ, отлученный, подвергнутый открытому церковному покаянію, или вообще кто либо, лишенный общенія въ своей м'встной церкви 4). Иностранецъ и путешественникъ, не предъявившій представительной грамоты, быль безусловно отклоняемъ отъ всякаго участія въ богослуженіи. Если такова была практика относительно мірянъ, то еще болве умвстна и естественна была строгость въ отношении къ путешествующимъ духовнымъ лицамъ. Каждое такое лицо должно было предъявить рекомендательное письмо своего епископа для доказательства, что оно находится въ полномъ обладании клерикальными правами; если прибывшій не могъ этого сдъ-

<sup>1)</sup> Прав. апост. 32.

<sup>2)</sup> См. объ этомъ у Кобера, Die Suspension, стр. 10—11.

<sup>3)</sup> Напр. согласный съ этимъ взглядъ, съ нъкоторыми, впрочемъ, особенностями, высказывается Перманедеромъ (Lehrbuch II, стр. 144) п Вр. Шилдингомъ (стр. 37), а также Рихтеромъ (§ 217, прим. 2).

<sup>4)</sup> Пост. апост. II, 58.

лать, то оставался въ подозржнін, быль удаляемь отъ богослуженія и таинствъ, отъ общенія съ клиромъ данной церкви и, въ особенности, отъ предпринятія какихъ либо богослужебныхъ функцій. При всемъ томъ, подобныя лица считались только подозрительными, такъ какъ вопросъ объ ихъ принадлежности къ церковному обществу, или къ клиру, все таки оставался не ръшеннымъ ни въ ту, ни въ другую сторону; въ виду этого, ихъ, конечно, несправедливо было ставить на одну доску съ завъдомо отлученными и изверженными, велъдствіе чего имъ не отказывали въ необходимыхъ средствахъ къ существованію. На такого рода практику находимъ указаніе въ 33 пр. апост. 1). Можно думать, говорить Коберъ, что въ древности епископъ данной церкви и собственныхъ клириковъ ставилъ иногда, въ видъ наказанія, въ положение этихъ иностранныхъ, путешествующихъ безъ представительной граматы, духовныхъ лицъ 2).

Временное запрещеніе, или лучше, пріостановленіе пользованія клерикальными правами имѣло мѣсто въ древней церковной практикѣ не только въ смыслѣ наказанія, налагаемаго по суду, но и въ смыслѣ мѣры предварительной, примѣнявшейся до окончательнаго рѣшенія дѣла судомъ, когда то или другое духовное лицо обвинялось въ какомъ либо важномъ преступленіи з). Мѣра эта не можетъ быть разсматриваема какъ наказаніе: необходимость ея вытекала изъ сознанія той чистоты, которая требовалась отъ клирика, для того, чтобы онъ могъ невозбранно приступать къ священнослуженію. Какъ скоро являлось важное основаніе заподозрить эту чистоту, тогда и права священнодѣйствія пріостанавливались до окончательнаго разсмотрѣнія дѣла и рѣшенія его судебнымъ

<sup>1) &</sup>quot;Не принимати никого изъ чужихъ епископовъ, или пресвитеровъ, или діаконовъ безъ представительныя грамматы, и когда оная предъявлена будеть, да разсудять о нихъ: и аще будутъ проповъдники благочестія, да пріемлются, аще ли ни, подайте имъ что нужно, а въ общеніе ихъ не пріемлите. Ибо многое бываеть подлогомъ".

<sup>2)</sup> Die Suspension, crp. 14.

з) Сардик. 14; кареат. 28 и 38.

порядкомъ, т. е. запрещение имъло мъсто во время производства слъдствия.

Въ дальнъйшей исторіи восточной Церкви временное запрещеніе духовныхъ лицъ практикуется или въ видъ наказанія, не условливаемаго протеченіемъ опредъленнаго срока і), или въ видъ наказанія, назначаемаго на опредъленный срокъ ²), или, наконецъ, какъ мъра предварительная, на время производства слъдствія ³). Отъ запрещенныхъ клириковъ отбиралось письменное объщаніе воздерживаться на будущее время отъ тъхъ проступковъ и пороковъ, которые были причиною запрещенія, подъ явною опасностію подвергнуться совершенному изверженію ³). Общій характеръ этихъ объщаній таковъ: если N окажется виновнымъ въ тъхъ или другихъ проступкахъ и порокахъ, то да будетъ онъ наказанъ изверженіемъ; пусть также не дерзаетъ поступать въ монастырь, а остается міряниномъ 5).

2) Особенная форма отлученія епископовъ, какъ одна изъ исправительно - дисциплинарныхъ мѣръ, практиковалась въ африканской церкви. Епископъ за нѣкоторыя дѣла, по выраженію кароагенскихъ правилъ, долженъ былъ довольствоваться только общеніемъ своей церкви (episcopi suae ecclesiae communione esse contenti debent) 6). Какой смыслъ имѣло это наказаніе? Что значило быть довольнымъ общеніемъ токмо своей церкви?

¹) Miklosich u. Müller, Acta patriarch. constatinopolit. II, A 439.

<sup>2)</sup> Ibid. No 432.

³) Ibid. № 383.

<sup>4)</sup> Ibid. №№ 408, 409, 439.

<sup>5)</sup> Ibid. № 637.

<sup>6)</sup> На основ. 87 пр. кареаг., епископы, за непредставленіе уважительной причины неявки на соборъ къ назначенному дню, должны быть довольны общеніемъ въ своей токмо церкви. По 91 пр. кареаг., епископъ ограничнается общеніемъ съ своей паствой за принятіе кого либо изъ чужаго монастыря и за поставленіе подобнаго лица въ игумены своего монастыря. Тоже опредъляется 137 пр. кареаг. за нерадъніе о возвращеніи отъ еретковъ принадлежащаго церкви по спискамъ, или самыхъ каеедръ. Въ сву 147 пр., епископъ не принимается въ общеніе прочими епископами, если онъ не принимаетъ кого либо въ общеніе по причинъ вины, тайно использанной ему, епископу, и неизвъстной никому другому.

Епископы, подвергнутые этому наказанію, были исключаемы отъ всякаго общенія и всякаго личнаго обращенія съ другими епископами; если состоящій подъ означеннымъ наказаніемъ епископъ приходилъ въ епархію другаго епископа одной и той же провинціи, то не могъ предпринимать совершенія какихъ либо торжественныхъ дъйствій. Онъ не могъ, далъе, выдавать представительныхъ граматъ, и если выдавалъ, то на нихъ не обращалось никакого вниманія другими епископами 1); наконецъ, онъ не могъ явиться на провинціальномъ соборѣ наряду съ другими соепископами.

Ограниченіе епископа общеніємъ своей только церкви изолировало весь его округь, всю его епархію отъ общей церковной жизни; граматы, которыя служили выраженіемъ тѣсной связи и единства между отдѣльными мѣстными церквами, не могли быть выдаваемы епископомъ, подвергнутымъ разсматриваемому наказанію. Но было уже указано выше, что огра-

<sup>1)</sup> Kober, Der Kirchenbann, стр. 43 – 45. Практика древней Церкви знала въсколько видовъ грамать: 1) граматы общительныя (literae communicatoгае, урациата косуюнска), которыми обменивались между собою различныя ивствыя церкви, для поддержанія единства въ въръ, а равно для взаимнаго ознакомленія съ новъйшими событіями въ нъдрахъ той или другой церкви; 2) граматы представительныя (literae commendatitiae, γράμματα συστατικά), выдававшіяся темъ духовнымъ лицамъ или мірянамъ, которые отправлялись въ предълы другой церкви, съ цълію вступленія въ клиръ той церкви, или въ число членовъ церковной общины; образецъ подобной грамоты см. въ Πηδά λιον, на стр. 757: "τύπος συστατικού, και άπολυτικού γράμματος". Представительныя граматы имъли въ виду предупредить и устранить разнаго рода не доразуменія относительно того, состоить ли данное лицо въ клире, несостоялся ли надъ нимъ приговоръ объ извержении, или о временномъ запрещеніи, а равно не отлученъ ли мірянинъ въ томъ церковномъ обществъ, къ которому онъ прежде принадлежалъ, съ тъмъ, чтобы не могли вирасться въ число членовъ Церкви, и темъ более въ клиръ, люди осужденные. Какъ особый видъ представительныхъ граматъ, собственно для духовныхъ лицъ, упоминаются еще literae formatae, во избъжание поддълки, писавшіяся особыми буквами и отдичавшіяся нікоторыми особыми знаками. Безъ этихъ граматъ духовныя лица не могли путешествовать подъ страхомъ отлученія. Халкидонскій соборъ упоминаеть еще о такъ называемыхъ мирныхъ граматахъ, которыя выдавались убогимъ и требующимъ вспоможенія, для удостов'єренія въ ихъ б'єдности. См. прав. апост. 12 и 33, халкид. II. Br. Schilling, стр. 39; Hefele, Conciliengeschichte, Freiburg, 1855, В. 1. стр. 784, прим. 3.

ниченіе епископа общеніемъ его собственной церкви было не болѣе какъ мѣстнымъ обычаемъ африканской церкви. Въ восточныхъ церквахъ мы не находимъ ничего похожаго на этотъ обычай, да и съ канонической стороны обычай этотъ нельзя назвать правильнымъ: за ту или другую вину епископа полагается мѣра, сила и дѣйствія которой распространяются не только на него лично, но и на всю его церковъ вообще и на каждаго члена въ особенности, причемъ послѣдніе должны были подвергаться различнымъ неудобствамъ безвинно.

3.) Въ некоторыхъ изъ каноническихъ правилъ встречается довольно любопытное наказаніе, именно лишеніе клирика того мъста, на которое онъ имъетъ право по времени своего посвященія, и низведеніе его на посл'єднее м'єсто въ ряду его сотоварищей по сану. Трулльскій соборъ постановиль: «діакону, аще бы им'влъ и достоинство, т. е. какую либо церковную должность, не занимати мъста выше пресвитера, развъ когда, представляя лицо своего патріарха или митрополита, прибудеть во иный градъ для нъкоего дъла; ибо тогда, яко занимающій его місто, будеть почтень. Аще же кто съ насиліемъ и наглостію дерзнеть сіе творити, таковый, бывъ низведенъ отъ своего степени, да будетъ послёдній изъ всёхъ въ томъ чине, къ которому онъ сопричисляется въ своей церкви 1)». Подобнымъ образомъ VII вселенскій соборъ постановиль относительно всёхъ степеней священства безъ различія: «аще которые хвалятся, яко даяніемъ злата поставлены въ чинъ церковный, и на сіе злос обыкновеніе, отчуждающее отъ Бога и отъ всякаго священства, полагають надежду и оть того безстыднымъ лицомъ п отверстыми устами, укорительными словами безчестять избранныхъ отъ Св. Духа за добродътельную жизнь и безъ даянія злата поставленныхъ: то поступающихъ такимъ образомъ вопервыхъ низводити на последнюю степень ихъ чина; аще же въ томъ закоснъвати будутъ, епитиміею 2) исправ-

<sup>1)</sup> Пр. 7. Ср. 1 Ник. пр. 18.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Подъ епитимією (ἐπιτὶριον) слѣдуеть здѣсь разумѣть то временное запрещеніе въ священнослуженіи, которое уже разсмотрѣно нами и которое на языкѣ болѣе древнихъ каноническихъ правилъ обозначалось, какъ

- ляти <sup>1</sup>). Наказаніе, о которомъ идетъ рѣчь въ приведенныхъ правилахъ, не касается ни активныхъ правъ священнодѣйствія, ни преимуществъ клерикальной чести и клерикальнаго положенія вообще; правила говорятъ о низведеніи на послѣднее мѣсто въ собственномъ же чинѣ, т. е. пресвитеръ долженъ былъ, въ силу этихъ правилъ, занимать послѣднее мѣсто между пресвитерами, діаконъ между діаконами и пр., не смотря на старшинство по времени посвященія.
- 4) Какъ мѣра исправительной дисциплины <sup>2</sup>), а иногда какъ мѣсто пожизненнаго заключенія для низложенныхъ духовныхъ лицъ <sup>3</sup>), опредѣлялось императорскимъ законодательствомъ содержаніе въ монастырѣ: въ церковныхъ канонахъ иѣтъ никакого указанія на эту мѣру. Независимо отъ монастыря, для заключенія виновныхъ клириковъ существовали особыя мѣста, называвшіяся decanica, cancella <sup>4</sup>), иногда также claustra ecclesiastica, 'εκκλησιαστικαί ἐγκλεῖστραι <sup>5</sup>). Извѣстно, что и въ позднѣйшія времена въ константинопольской церкви существовали и донынѣ существуютъ особыя темницы для заключенія виновныхъ клириковъ. Патріаршія темницы предоставлены смотрѣнію сакеллія (ὁ τοῦ σακελλίου), одного изъ первой пятерицы должностныхъ лицъ при патріархѣ; сакеллій

иы видёли, словомъ: ἀφορισμός. Изъ апостольскихъ правилъ только одво, именно 74-е, говоритъ объ епитиміи епископу.

<sup>1)</sup> VII всел пр. 5. Что здѣсь рѣчь пдеть не о симоніи, которая, по 29 пр. апост., влечеть за собою безусловное изверженіе,—объ этомъ свидѣтельствують Зонара и Вальсамонъ. По мнѣнію этихъ кановистовъ (Σόνταγμ. II, 574—575), отцы собора имѣли въ виду тѣхъ клириковъ, которые, при своемъ поставленіи, по доброй волѣ сдѣлали вкладъ въ церковь и затѣмъ начинали гордиться предъ лицами бѣдными, не сдѣлавшими подобнаго вклада, а принятыми въ клиръ единственно за добродѣтельную жизнь. Объясненіе разсматриваемаго правила см. также у Н е f e l e, Conciliengesch. III, стр, 444—445.

<sup>\*)</sup> Nov. CXXIII c. 20. Ioan. Schol, Nomocan, (Woell. II, p. 661, append. 4).

<sup>3)</sup> Phot. X, 1 (Woell. II, 971), III Basil, tit. 1, c. 26.

<sup>4)</sup> Nov. CXXIX, Phot. Nomocan. XI, 1 (ibid. 956). Gothofred. ad. c. 30 cod. Theodos. de haereticis (16, 5). Bingham, Origines ecclesiasticae, lib VIII, cap. 7, 8, 9.

<sup>5)</sup> Constitut. eccles. coll. lib. III, (Woell. II p. 1335.)

заключаетъ туда, съ одобренія патріарха, виновныхъ влириковъ за неисправность по должности или за поведеніе <sup>1</sup>).

5) Наконецъ, императорскимъ же законодательствомъ введены имущественныя взысканія, хотя Церковь ни въ одномъ канонъ не высказалась въ пользу этихъ мъръ. Такъ напр., по законодательству Юстиніана, посвящающій во епископа лицо, не имъющее качествъ, требуемыхъ каноническими правилами, запрещается на годъ въ священнослуженіи, а все его имущество, какимъ бы образомъ и въ какое бы время оно ни поступило въ его собственность, переходило въ распоряженіе церкви <sup>2</sup>).

§ 26. Перейдемъ теперь къ разсмотрению второй категории диспиплинарныхъ мёръ, - тёхъ наказаній, которыя могутъ быть отнесены къ области дисциплины очистительной. Мы сказали уже выше, что отдёльныя мёры, входящія въ означенную область, сводятся къ одному главному типу-изверженію (хадаєраєсь, depositio s. degradatio). Изверженіе есть крайнее и тягчайшее изъ всёхъ особенныхъ церковныхъ наказаній. Общій принципъ, которому слідовала Церковь при наложении этого наказанія, состоить въ томъ, что изверженію подвергаются духовныя лица за тяжкія преступленія противъ Церкви, именно за тъ, которыя для мірянина влекутъ отлучение отъ Церкви 3). Церковь считала несоразмърно тяжкимъ и, поэтому, несправедливымъ поражать священнослужителя одновременно съ двухъ сторонъ, т. е. и со стороны его спеціальныхъ клерикальныхъ преимуществъ, и со стороны общихъ христіанскихъ правъ. Прав. апост. 25 говорить: «епископъ, или пресвитеръ, или діаконъ въ блудодвяніи, или въ клятвопреступленіи, или въ татьбі обличен-

Павелъ, О должностяхъ и учрежденіяхъ въ древи. восточи. Церква, стр. 181.

<sup>2)</sup> Nov. CXXIII, c. 1. Phot. tit, IX, cap. 1 (Woell, II, 957).

<sup>3)</sup> См. прав. апост. 63, 64, 66, 69, 70, 84; ефес. 3; халкид. 2 и 27; труз. 4, 5, 11, 47, 50, 51, 55, 56, 59, 62, 67, 77; VII всел. 5, 9. Въ позднѣйшемъ каноническомъ правѣ руководящій принципъ остался тоть же: in quibus clerici deponuntur, laici excommunicantur. (Leunclavius, Jus graeco - romanum, jib. V. Respons. p. 348).

ный, да будеть извержень отъ священнаго чина, но да не будетъ отлученъ отъ общенія церковнаго, ибо писаніе глаголеть: не отмстиши дважды за едино». Тоже начало высказано Василіемъ Великимъ: «діаконъ, по принятіи діаконства соблудившій, хотя должень извержень быти оть діаконства, но по низведении на мъсто мірянъ, да не отлучается отъ пріобщенія, ибо древнее есть правило извергаемых отъ священнаго степени подвергати сему токмо образу наказанія, въ чемъ, какъ мив мнится, древніе последовали оному закону: не отмстиши дважды за едино» 1). Не ограничиваясь вышесказаннымъ, Василій Великій вдается въ болъе подробное объяснение мотивовъ, располагающихъ Церковь следовать указанному правилу. «Есть же, говорить онъ, и другая сему причина: ибо находящиеся въ чинъ мірянъ, бывъ извержены отъ мъста върныхъ, паки пріемлются на мъсто, съ котораго ниспали, а діаконъ подвергается наказанію изверженія, продолжающемуся навсегда. Итакъ, они (т. е. древніе) ограничились симъ единымъ наказаніемъ, поелику не возвращается ему діаконство» 2). Изъ общаго правила Церковь допускала исключенія только въ нівкоторых случаях в 3), гдів, не довольствуясь изверженіемъ, она въ тоже время подвергала изверженнаго и отлученію отъ Церкви. Кром'в того, оговоренъ особенно одинъ случай, когда изверженный дерзнеть коснуться служенія, нъкогда ему порученнаго 4), въ каковомъ случав отлучение, постигавшее виновнаго, не было наказаніемъ, одновременнымъ съ изверженіемъ: оно примънялось уже къ лицу изверженному, т. е. не имъющему никакихъ клерикальныхъ правъ и долженствующему, въ силу этого, подвергнуться общему церковному наказанію 5).

') Прав. 3.

4) Прав. апост. 28.

<sup>2)</sup> Ibid. Срав. прав. 31 п 51 Вас. Вел., гдф говорится вообще о смертныхъ гръхахъ, а не только о блудодфяніи.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Прав. апост. 29, 30, 51, 62, 65; неокесар. 1, халкид. 7.

<sup>5)</sup> Въ связи съ вопросомъ о примѣненіи въ духовнымъ лицамъ отлученія, какъ общаго церковнаго наказанія, въ древней Церкви находится вопрось о примѣненіи къ нимъ публичнаго церковнаго покаянія. Относительно этого вопроса были высказываемы различныя мнѣнія. Одни полагають,

Изверженіе, въ противоположность запрещенію, какъ временному пріостановленію священно-служебныхъ и должностныхъ функцій, лишало этихъ функцій навсегда; но и изверженіе, имъя своею существенною чертою безповоротное лишеніе особенныхъ клерикальныхъ правъ, допускало нъкоторое разнообразіе формъ, смотря потому, весь ли, такъ сказать, морпусъ клерикальныхъ правъ разрушался наказаніемъ, или же пораженію подвергались только нъкоторыя стороны въ этомъ корпусъ, но пораженію окончательному, безповоротному, въ чемъ заключается отличіе нижеслъдующихъ формъ изверженія, какъ относящихся къ области очистительной дисциплины, отъ временнаго запрещенія.

1) Что касается первой, тягчайшей и, вмъстъ съ тъмъ, обыкновенной формы низложенія, или изверженія, то духовное лицо, подвергаемое этому наказанію, лишалось навсегда всъхъ правъ сана и должности и всъхъ преимуществъ честь, какъ равно и всъхъ имущественныхъ выгодъ (доходовъ) 1)

что въ первые три века пресвитеры и діаконы подвергаемы были, какъ в міряне, публичному покаянію и руковозложенію (Morinus, Comment, de sacr. poenit. lib. VI, с. 12), причемъ высшее духовенство, по мизнію изкоторыхъ было освобождено отъ публичнаго покалнія какъ втеченіе трехъ первыхъ, такъ и въ последующие века (Binterim, Denkwürdigkeiten, B. H. Th. 2. с. 2 § 6). Другіе представляють діло такимъ образомъ, что въ древней Церкви къ извержению клириковъ присоединялось, но общему правилу, и публичное церковное показніе, только къ концу IV в. обычай этоть вышель изъ употребленія какъ въ западной, такъ и въ восточной Церкви (Kober, Die Deposition, стр. 69). Третьи, наконецъ, совершенно отридаютъ, чтобы клирим могли быть подвергнуты публичному церковному покаянію (Валтег, Јы ecclesiastic, protestant, T. V, lib. 5, tit. 37, § 109, erp. 732; Thomassin, Vetus et nova disciplina, Р. II, lib. 1, с. 56, § 9). Въ виду подобныхъ контроверсъ можно принять, какъ примиряющее, мизніе Пробста (Die kirchliche Disciplin, § 88), что публичное церковное поканніе имало масто тогда, когда клирики подвергались не только изверженію, но и отлученію отъ Церкви: одинъ только путь возможенъ быль для обратнаго вступленія въ нее, путь открытаго церковнаго покаянія.

<sup>1)</sup> Лишеніе права на доходы представлялось весьма естественным выводомъ изъ словъ апостола Павла, содержащихъ въ себѣ опредълительное указаніе, что питаться отъ святилища могутъ только священнодъйствующіе и брать долю отъ жертвенника только служащіе жертвеннику. (1 Кор. ІХ, 13). См. 1. 34. cod. Just. de episcop. audient. (1, 4).

которыми досель оно пользовалось, какъ занимавшее должность въ опредъленной церковной общинъ.

Тамъ, гдъ извергаемые не были, въ видъ исключенія, наказываемы отлученіемъ отъ Церкви, они становились въ положеніе мірянъ, laicam tantummodo communionem accipiebant, или, выражаясь языкомъ канонистовъ, извергаемыми утрачиваемъ былъ status clericalis, взамънъ котораго оставался лишь status ecclesiasticus communis. Извергаемые формально исключались изъ клира, какъ лица, переставшія быть фактически и юридически членами его, и это формальное исключеніе сопровождалось обыкновенно вычеркиваніемъ имени извергаемаго изъ списка или реэстра клириковъ данной церкви 1).

При христіанскихъ императорахъ, когда Церковь вступила въ весьма близкую связь съ государствомъ, когда на весь церковный строй быль наложень штемпель византійскаго публичнаго права, когда каноны церковные объявлены были имъющими равную силу съ государственнымъ закономъ и, слъдовательно, преступленія противъ каноновъ должны были вмъстъ разсматриваться какъ преступленія противъ государственнаго порядка, положение извергаемыхъ изъ клира духовныхъ лицъ стало весьма тяжелымъ. Замъчательна конституція императора Гонорія 408 г. Въ силу этой конституціи, клирикъ, признанный епископскимъ судомъ недостойнымъ своего званія и удаленный отъ церковнаго служенія, предается куріи, которая прикомандировываеть его или къ составу собственных служителей, или къ городской коллегіи, смотря по личнымъ качествамъ и по степени имущественной состоятельности. Какъ лицамъ безчестивищимъ (hominibus improbissimis), имъ преграждается путь въ военную службу 2). Законъ Гонорія подтвержденъ конституцією императора Юстиніана <sup>3</sup>) 532 г., но съ нѣкоторою модификаціею:

¹) Списокъ клириковъ, состоящихъ при той или другой церкви, носилъ слъдующія названія: κάνων (1 ник. 16, 17, 19), ἄγιος κάνων (антіох. 1), κατάλογος ίερατικός (апост. 51), κατάλογος τῶν κληρικῶν (апост. 15).

<sup>2)</sup> L. 39 cod. Theod. de episcop. (16, 2).

<sup>3)</sup> L. 53, § 1 cod. de episcop. (1, 3).

по конституціи Гонорія всякое изверженное по епископскому суду изъ духовнаго званія лицо отсылалось въ курію, по конституніи Юстиніана отсылка въ курію должна им'єть м'єто въ томъ лишь случав, когда изверженные осмвлятся вступить въ военную службу. Если, говорится въ законъ Юстиніана, клирикъ, по собственной водъ оставившій свое званіе или низложенный епископомъ, вступить въ военную службу, то немедленно исключается изъ нея и выдается куріи отечественнаго города, и такимъ образомъ, отказавшись отъ служенія Господу Богу, подчиняется служебнымъ обязанностямъ при куріи. Приэтомъ добавлено, что если городъ изобилуєть куріалами, то подобныя лица зачисляются въ курію соседняю города, или, вообще, того, гдв чувствуется недостатокъ въ куріалахъ. Если они скрываются, то курія вступаетъ въ обладаніе ихъ имуществомъ. Тоже самое постановлено о монахахъ, которые, оставивъ монастырь, осмъдились бы поступить въ военную службу. Конституціей 534 года 1) сдівлано подобное же распоряжение относительно діаконовъ, пресвитеровъ и ешскоповъ, изобличенныхъ въ игрѣ въ кости, или присутствовавшихъ при игръ, смотръвшихъ на игру, или обращавшихся вивств съ игроками, если въ промежутокъ времени, данный виновнымъ для исправленія, не последуеть съ ихъ стороны таковаго исправленія и они присуждены будуть церковною властію къ совершенному низложенію. Низложенные ил изверженные, въ случав ихъ имущественной состоятельности, должны быть зачисляемы въ списки куріаловъ, а не имъвшіе средствъ-поступать въ оффиціалы провинціальнаго суды: такимъ образомъ, съ нъкоторою ироніею замъчаетъ законодатель, лицо, оставившее службу Божію, делается прислужникомъ при судъ человъческомъ. Въ 39 главъ СХХIII нов. опредвлено, что если пресвитеръ, діаконъ и иподіаконъ будуть держать въ своемъ дом' подозрительныхъ женщинъ 1, не смотря на двукратное внушение со стороны епископа, не отошлють ихъ, то извергаются изъ клира и зачисляются въ

<sup>1)</sup> L. 34 cod. de episcop. audientia (1, 4).

городскую курію. Тоже самое опредѣлено относительно пресвитеровъ и діаконовъ, вступающихъ въ бракъ послѣ посвященія <sup>1</sup>). Въ весьма многихъ новеллахъ императора Юсти ніана повторяются приведенныя нами постановленія о зачисленіи изверженныхъ духовныхъ лицъ въ куріалы и оффиціалы <sup>2</sup>). Что же такое были эти куріалы и оффиціалы?

Что касается, вопервыхъ, куріаловъ, то куріалы или декуріоны представляли собою администрацію города и вмісті городское дворянство, имъли предъ остальными гражданами извъстныя отличія и преимущества: куріи въ городахъ (сиriae, βουλευτήρια) и большихъ мъстечкахъ римской имперіи были высшими муниципальными учрежденіями, аналогическими съ сенатомъ города Рима 3). Но съ возрастающимъ упадкомъ государственной жизни, почетная вначалъ должность куріала или декуріона обратилась въ невыносимое бремя. Не говоря уже о томъ, что декуріоны, были завалены массой дёль 4), нёкоторыя изъ этихъ дёль были такого рода, что причиняли большія издержки и вели къ неминуемому раззоренію, какъ напр. куріалы должны были устраивать на собственный счеть народныя игры, несли отвътственность за поставленныхъ ими чиновниковъ; на нихъ быль возложень сборь императорскихь податей, причемь недоимки они должны были восполнять изъ собственнаго имущества; они должны были брать за себя поземельные участки, оставленные собственниками по причинъ тяжести платимыхъ съ нихъ податей 5). Сказаннаго достаточно, чтобы объяснить себъ то явленіе, что отъ куріалата бъгали, какъ отъ чумы, чъмъ, въ свою очередь, были вызваны многочисленныя императорскія конституціи относительно того, что отъ куріальской судьбы (fortuna curialis) нельзя отдъ-

<sup>1)</sup> Nov. CXXIII, c. 14.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid. cc. 1, 14, 15, 29, 42; nov. VI, c. 7; nov. V, c. 6, 9. Phot. Nomocan XI, 1 (Woell, II, p. 1045), IX, 29 (ibid. 1003—1004).

<sup>3)</sup> Gothofredus ad cod. Theod. XII, 1 (T. IV, crp. 352).

<sup>4)</sup> Ibid. crp. 355.

<sup>5)</sup> Jbid. crp. 356.

даться никакими способами 1). Погоня со стороны правительства за куріалами была настолько упорна и невыносима, а съ другой стороны, положение куріаловъ было настолькотажело, что, какъ свидътельствуетъ самъ Юстиніанъ 2), нъкоторые изъ куріаловъ воздерживались даже отъ брака, чтобы не оставить своихъ дътей въ жертву куріи. По дъламъ о куріалахъ, противъ общаго правила, принималось свидътельство еретиковъ противъ православныхъ 3). Отъ куріальской фортуны не освобождались ни іудеи, ни еретики, съ тъмъ, вирочемъ, что они несли лишь куріальскія обязанности, но не пользовались привилегіями, предоставленными куріаламь 1). Коберъ думаетъ, что и духовныя лица, извергаемыя изъ сана и обращаемыя въ курію, находились въ положеніи куріаловъ изъ самарянъ, іудеевъ и еретиковъ, т. е. несли обязанности, не пользуясь привилегіями, были не curiales въ собственномъ смыслъ, а curiae subjecti, но мнънія своего не доказываетъ. Глава 6-я нов. У, на которую онъ ссылается 5), говорить объ обращении монаха, оставившаго монастырь, не въ куріалы, а въ оффиціалы провинціальнаго судьи. Очевидно. Коберъ не видитъ различія между куріалами и оффиціалами. тогда какъ на самомъ дълъ не видъть этого различія нельзя. Въ новеллахъ, обыкновенно, дълается довольно ръзкое разграниченіе между тіми и другими: лица, состоятельныя въ имущественномъ отношеніи, зачисляются въ курію, а несостоятельныя поступають въ оффиціалы 6).

Оффиціалами (officiales s. cohortales) назывались служители при провинціальномъ судьъ (rector s. praeses provinciae, judex ordinarius); они назывались иногда также ар-

¹) На основаніи нѣкоторыхъ постановленій, даже епископская должность не освобождала отъ куріалата, І. 31, сод. de ерізсор. (1, 3). Въ одномъ пъв позднѣйшихъ узаконеній смягчена прежняя строгость. Nov. CXXIII, с. 1.

<sup>2)</sup> Nov. XXXIVII.

<sup>3)</sup> Nov. XLV.

<sup>4)</sup> Ibid.

<sup>5)</sup> Die Deposition und Degradation, crp. 89-90.

<sup>6)</sup> L. 34. cod. Iust. de episcop. audientia (1, 4).

paritores 1). На ихъ обязанности лежало допускать въ судъ тяжущихся и ихъ защитниковъ. Между оффиціалами были различныя градаціи: во главъ стояль princeps officii, за нимъ следовали adjutores, centuriones, exceptores. Всё эти лица-жили лихоимствомъ и поборами и составляли одинъ изъ наиболъе ненавистныхъ и презрънныхъ классовъ въ обществъ 2). Недаромъ Константинъ Великій увидълъ себя вынужденнымъ издать грозную конституцію противъ лихоимства оффиціаловъ, гдв онъ угрожаетъ виновнымъ смертною казнію 3). Если принять во вниманіе печальную репутацію, которою пользовались оффиціалы, съ другой — тяжкіе денежные штрафы, взимавшіеся съ оффиціаловъ, независимо отъ штрафа, которому подвергался самъ судья за неправильное разръшение того или другаго дъла 4), для покрытія каковыхъ штрафовъ оффиціалы прибъгали къ взяточничеству, которое, въ свою очередь, влекло за собою смертную казнь: то не трудно видъть, что участь духовныхъ лицъ, зачисляемыхъ послъ изверженія изъ сана въ оффиціалы, была незавидна.

Таковы существо и послъдствія изверженія по византійскому государственно-церковному праву. Въ дальнъйшей исторіи изверженіе, равнымъ образомъ, сохраняетъ свои характеристическія черты, какъ тягчайшее изъ особенныхъ церковныхъ наказаній, какъ исключеніе изъ церковнаго каталога навсегда <sup>5</sup>).

<sup>1)</sup> Gothofredus ad lib. 1, t. VII cod. Theod. T. 1, p. 43.

<sup>2)</sup> O HHXT TOBOPHTT TOTO & PERT (ibid. 44): "Hi igitur omnes, alique officiales miseros litigatores variis modis concutere solebant; nam et princeps officii, ejusque adjutores pro ipso introitu in secretarium judicis pro introductione causarum aliquid poscebant. Poscebant et centuriones alique officiales aliquid a litigatoribus; poscebant et exceptores pro actorum restitutione; scilicet litigantibus per officialium depraedationes neque in secretarium praesidis gratis introduci seu ingredi fas erat, noque in eo gratis consistere, neque eo gratis exire, vel certe gratis inde quidquam asportare".

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Cessent jam nunc rapaces officialium manus, cessent inquam" etc. Cod. Theod. lib, 1, tit. VII.

<sup>4)</sup> Hanp. novel. CXXXIV, с. 5 и др.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Miklosich, Acta patriarch. constantinop. I, №№ 135, 205, 221, II, №№ 261, 360, 440, 433, 411, 353. Нензвъстно только, почему Миклошичь

2) Въ ваноническихъ правилахъ находимъ <sup>1</sup>) свидътельства о существованіи въ древней Церкви менъе тяжкой формы изверженія. Для характеристики этого наказанія приведемъ 1 и 2 правила анкирскаго собора. Упомянутый соборъ относительно пресвитеровъ, которые идоложертвовали, потомъ возобновили подвигъ за въру, и притомъ не по ухищренію нѣкоему, но по истинѣ, не дѣлая предварительнаго приготовленія и соглашенія къ тому, да покажутъ себя аки бы подвергаемыхъ мученіямъ, тогда какъ употребляемы были оныя токмо для вида и притворно, разсудилъ: «да не лишаются чести сѣдалища, но да не имѣютъ власти совершати приношеніе, проповѣдывати и вообще священническое что либо дѣйствовати». Тотъ же соборъ повелѣлъ діако-

въ заголовкахъ вмѣсто термина: "depositio" употребляетъ слово: "ехсоммипісатіо", въ примѣненіи въ духовнымъ лицамъ, подлежащимъ по судебному
приговору изверженію. Приговоры объ изверженіи вездѣ составлены въ такихъ выраженіяхъ, которыя исключаютъ всякую возможность смѣшевія
изверженія съ отлученіемъ. Беремъ любой приговоръ объ изверженіи, которое Миклошичь называеть отлученіемъ: хлдпріду обтоє тіє ієрозобує
адтой кай той тюм пуворатиком дектооруйратоє, кай імеррафу тю кодикію та
тіє токаютує кадакре́свеює ю́є ридо́єпотє амасуєдійми тойтом ў віс ієрозобуну ў ік
іме́рувкам той тюм пуворатиком дектооруйратоє (№ 205). Въ Σύνταγр. можно
видѣть образець приговора объ изверженіи (кадакретском ієре́ює) V, стр
571. Формула составилась изъ приговора патріарха Константина Лихудъ
бъ одномъ священникѣ, низложенномъ за убійство. Leunclay. lib. IV, р. 265.

<sup>1)</sup> Анкир. 1 и 2; неокесар. 9; Вас. Вел. 27 и 70; апост. 15. У Васила Великаго нъсколько подробнъе разъясняется значение разсматриваемаю наказанія. "О пресвитеръ, по невъдънію обязавшемся неправильнымъ бракомъ "говоритъ Василій Великій", я опредѣлилъ, что должно, т. е. пресяттерскимъ съдалищемъ пусть онъ пользуется, отъ прочихъ же дъйствій пресвитерскихъ да удержится, ибо таковому довольно прощенія. Благословаят же другихъ долженствующему врачевати собственныя язвы не полобаеть, ибо благословение есть преподажние освящения: но кто сего не имъеть, по причинъ гръха невъдънія, тоть какъ преподасть другому? Того ради да не благословляеть ни всенародно, ни особь, и тела Христова да не раздаетъ другимъ, ниже иное служение да совершаетъ, но, довольствуяся священно-служительскимъ мъстомъ, да плачется предъ другими и предъ Господемъ, дабы отпущенъ былъ ему грфхъ неведёнія", пр. 27. Оно буквально повторено въ 26 прав. трул. соб. съ темъ лишь добавлениемъ, что непривильный бракъ разрушается и мужъ отлучается отъ сожительства съ женою, чрезъ которую лишился священнодъйствія.

намъ идоложертвовавшимъ, но потомъ возобновившимъ подвигъ за въру, присвоенную имъ честь имъти, но престати имъ отъ всякаго священнаго служенія, отъ возношенія хлъба и чаши и отъ провозглашенія моленій.

Сущность разсматриваемаго наказанія состояла въ лишеніи всёхъ должностныхъ священнослужебныхъ правъ съ оставленіемъ преимуществъ чести, которыми пользовались клирики предпочтительно предъ мірянами. Практическое значеніе оставляемыхъ за наказанными духовными лицами правъ чести сводилось къ праву занимать въ церкви при богослужебныхъ собраніяхъ місто наряду съ клириками, или, какъ это видно изъ 70 пр. Вас. Вел., причащаться святыхъ таинъ вивств съ пресвитерами и діаконами. Другими словами, они продолжали пользоваться темь, что канонисты называють communio clericalis, за исключеніемъ, однако, активныхъ правъ священнодъйствія, которыхъ они лишались безповоротно. Въ этомъ заключается различіе разсматриваемой формы наказанія отъ временнаго запрещенія, тяжесть котораго ложилась именно на communio clericalis и которое не влекло за собою безповоротной потери священнослуженія 1).

3) Наконецъ, какъ мъра очистительной дисциплины, отличная отъ двухъ предыдущихъ формъ изверженія по объему отнимаемыхъ правъ, но сходящаяся съ ними въ одномъ существенномъ пунктъ—въ безповоротности лишенія, каковая безповоротность уже, слъдовательно, не можетъ быть разсматриваема съ точки зрънія дисциплины исправительной, — упоминается въ канонахъ смъщеніе на низшую степень церковной іерархіи. Такъ, въ 10 пр. неокесар. соб. постановлено: «діаконъ, если исповъдуетъ, что согръщилъ тъломъ прежде рукоположенія, да низведенъ будетъ въ чинъ простаго служителя церкви». Здъсь не лишнее обратить вниманіе на 29 пр. халкид, и 20 трул., которыя находятся между собою, новидимому, въ противоръчіи. Халкидонскій соборъ ръщилъ,

Для разъясненія существа разсматриваемаго наказанія можеть служить также посланіе 3 всел. соб. къ священному собору памфилійскому по ділу митрополита Евстафія.

что епископа низводити на пресвитерскій степень есть святотатство и что если дъйствительно какая либо «праведная вина отстраняеть его отъ епископства, то не долженъ занимать онъ и пресвитерскаго мъста, а если безъ всякой вины отстраненъ отъ своего достоинства, то да будетъ возстановленъ и въ достоинство епископа». Напротивъ, трулльскій соборъ 20-мъ своимъ правиломъ постановиль, что епископъ, позволившій себъ учить въ непринадлежащемъ ему городъ, долженъ престать отъ епископства и совершать дъла пресвитерства. Византійскіе канонисты-Зонара и Вальсамонъ представляють следующее объяснение, для примирения каноновъ халкидонскаго и трулльскаго, -объяснение, впрочемъ, довольно запутанное и сбивчивое. Въ правилъ халкидонскомъ, по мнівнію Зонары и Вальсамона, різчь идеть объ изверженіи, при которомъ имбетъ місто слідующая дилемма: или епископъ изверженъ по основательной причинъ, за преступленіе, и тогда онъ недостоинъ быть и пресвитеромъ, -или же онъ подвергнутъ изверженію невинно, и въ такомъ случав ему должны быть возвращены не только права пресвитерата, но и епископство. Напротивъ, въ трудльскомъ канонв не видимъ грвха, который бы двлалъ епископа недостойнымъ священнослуженія; все, въ чемъ виновенъ епископъ,это въ честолюбіи и славолюбіи; соборъ, такимъ образомъ, говоря, что подобное лицо перестаеть пользоваться епископскою честію и ограничивается честію пресвитерскою, выставдлеть только на видъ следущее, за честолюбивое увлечение, наказаніе и желаеть расположить честолюбцевъ къ скромности. Но чтобы лицо могло быть извержено изъ епископскаго сана и поставлено на степень пресвитера-этого, заключаетъ Вальсамонъ, отцы не имъли въ виду. Толкование Зонары и Вальсамона не устраняеть недоумъній, возникающихъ при сопоставлении 29 халк. и 20 трул.: пусть нътъ въ наличности гръха, влекущаго изверженія, пусть соборь своимъ канономъ имъетъ въ виду только сдержать порывы честолюбія на будущее время-этимъ путемъ можно придти къ тому лишь результату, что Церковь, действительно, всегда считала нравственную чистоту равно необходимою какъ для

епископа, такъ и для пресвитера, такъ что тяжкое преступленіе дѣлало виновнаго равно недостойнымъ и епископскаго и пресвитерскаго сана. Но и достигнувъ такого результата, мы спращиваемъ: можетъ ли епископъ вообще, независимо отъ соображеній о тяжести или легкости преступленія, быть низведенъ на степень пресвитера? Гораздо прямѣе и проще отвѣчаетъ на вопросъ Аристинъ, по мнѣнію котораго канонъ трулльскій относится къ канону халкидонскому, какъ исключеніе къ общему правилу 1). Что касается до церковной

<sup>1) «</sup>Καί σημείωσαι, ποτέ καὶ ἐπίσκοπος εἰς πρεσβυτέρου τόπο» κατάγεται. ναὶ έγε τόν παρόντα κανόνα (20 τργπ.) ὑπεξηρημένον ἐκ τοῦ καθολικοῦ ἐκείνου хачочос (29 халк.). Изъ западныхъ канонистовъ, попытку примиренія разсматриваемыхъ каноновъ находимъ у Морина (Exercitat, ecclesiast. 1. II, exerc. XV) и у Кобера (Die Deposition und Degradation, стр. 120 и сл. Ср. отчасти-К ellner, Das Buss-und Strafverfahren gegen Kleriker, стр. 49). По мижнію Морина, халкид. соборъ говорить собственно объ изверженіи, тогда какъ трулльскій имфеть въ виду временное запрещеніе. Въ доказательство своего мижнія, Моринъ указываеть на то, во-первыхъ, что выраженіе трул. соб: "да престанеть оть епископства, της έπισχοπης πανέσθω", относится къ временному запрещенію, а не къ изверженію, и на то, вовторыхъ, что преступленіе, о которомъ пдеть рѣчь, по его незначительности, не могло быть наказываемо извержениемъ. Коберъ возражаетъ, что слова: "тус 'єпісхопує парієодо", накъ видно изъ снесенія съ 2 пр. анк., относятся именно въ изверженію (пепабовая тіз ієра, кетооруїа,), и что преступленіе, съ точки зрінія порочности мотивовъ, отнюдь не такъ маловажно, какъ думаетъ Моринъ. Но, въ своихъ собственныхъ объясненіяхъ, Коберъ становится на неопредъленную точку зрънія Зонары и Вальсамона, всявдствіе чего объясненія эти являются довольно запутанными и натянутыми. Халкид. соборъ, говоритъ Коберъ, имълъ предъ глазами дъйствительный факть-низведение трехъ епископовъ въ пресвитеры за совершение ими преступленія, и, подвергая этоть случай своему обсужденію, возвель въ принципъ, что если епископъ извергается, то онъ извергается за тяжкое преступление, а последнее столько же противоречить епископскому сану, какъ и пресвитерскому, - отсюда невозможность низведенія епископа въ пресвитеры. Трул. соб., напротивъ, не имѣлъ предъ глазами конкретнаго факта, дело шло не о наказанін за тяжкое преступленіе, - таковаго еще не было въ наличности: если епископъ проповъдывалъ въ чужомъ городъ съ дурными намъреніями, то, самое большое, онъ началь телько преступленіе, но не окончиль его. Соборь, низводя епископа въ пресвитеры въ данномъ случав, нисколько не подрываеть чести пресвитерата, такъ какъ преступленія въ собственномъ смыслѣ еще не было, и слѣд. положеніе халкид. соб. къ означенному случаю никакого примъненія не имъетъ и, такимъ образомъ, противорачіе между канонами устраняется. Къ объясненію Кобера можно

практики, то она всегда склонялась въ пользу халкидонскаго канона, <sup>1</sup>) запретившаго низведеніе епископа въ санъ пресвитерскій, изъ чего по аналогіи можетъ быть выводима невозможность низведенія пресвитера въ санъ діаконскій.

§ 27. Въ заключение представленнаго нами очерка особенныхъ церковныхъ наказаний въ древней Церкви, представимъ положение нашего вопроса въ элладской церкви.

По современному церковно-государственному законодательству элладской церкви <sup>2</sup>), епископская дикастерія можеть налагать на духовныхъ лицъ слѣдующія наказанія:

- а) выговоръ,
- β) запрещеніе всякаго священнодъйствія съ удержаніемъ ежедневныхъ доходовъ <sup>3</sup>),
- γ) лишеніе достоинства, или должности (ἔκπτωσις τοῦ ἀξιώματος), къ которой особо было опредълено наказуемое лицо,
- б) заключеніе въ монастыръ, или въ другомъ для клириковъ исправительномъ заведеніи,
  - в) денежное взысканіе,
  - ζ) личное отлучение клирика-монаха.

Священный синодъ элладской церкви можетъ налагать слъдующія наказанія:

 а) запрещеніе священнодъйствія съ удержаніемъ ежедневныхъ доходовъ,

приложить то же замѣчаніе, какое высказано нами, по поводу толкованій Зонары и Вальсамона; но, и независимо оть этого, объясненіе Кобера представляется натянутымь: то, опровергая Морина, онъ считаетъ проповѣдь со стороны епископа въ чужомъ городѣ весьма важнымъ преступленіемь, то, напротивъ, не считаетъ его вовсе и преступленіемь, а лишь какъ бы приготовленіемъ къ преступленію. Между тѣмъ, по смыслу трудльскаго канона, corpus delicti въ данномъ случаѣ и составляетъ самая проповѣдъ, "ерівсорі invasores" судились и наказывались за проповѣдъ, именно поскольку въ ней выражалось "наскакиваніе" на епископскій престоль другаго.

примфры низведенія епископовъ въ пресвитеры, если и встрѣчаются въ исторіи Церкви, то, обыкновенно, не въ видѣ наказанія. Такова напробыла практика церковная въ отношеніи къ новаціанскимъ и донатистскамъ епископамъ, переходящимъ изъ раскола въ православіе. Пр. 8, 1 всел. соб.

<sup>2)</sup> Зак. 9 іюля 1852 г. (Σύνταγμ. V, въ прилож.), τμήμ. β', ἄρθρ θ'. н .

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Приговоры епископской дикастеріи, назначающіе выговоръ или запрещеніе до 7 дней, считаются окончательными.

- 3) заключеніе въ монастыръ, или въ другомъ исправительномъ для клириковъ заведеніи,
  - γ) денежный штрафъ,
  - б) личное отлучение клирика-монаха,
  - в) изверженіе.

-

Приговоры синода, которыми опредъляются наказанія по 3 и 4 пп., а также по 1 и 2 пп., если послъднія назначаются на время, не меньшее 15 дней и не большее двухъ мъсяцевъ, приводятся въ исполненіе не иначе, какъ съ согласія министра духовныхъ дълъ; приговоры же о наказаніяхъ по 5 пункту, а равно по 1 и 2-му, когда время наказанія превышаетъ двухмъсячный срокъ, могутъ быть приводимы въ исполненіе лишь съ утвержденія короля 1).

<sup>1)</sup> ἄρθρ. ΙΔ'.

## ГЛАВА II.

## Исторія особенныхъ церковныхъ наказаній въ римскокатолической церкви.

- § 28. Римско-католическая церковь на основъ, общей съ православно-восточною 'Церковію (разумъемъ каноническое законодательство вселенской Церкви по вопросу о церковныхъ наказаніяхъ), построила зданіе, которое, какъ со стороны общей конструкціи, такъ и со стороны отдъльныхъ частей и подробностей, представляетъ довольно много нововведеній и особенностей, сравнительно съ представленнымъ нами положеніемъ вопроса по каноническому законодательству. Прежде чъмъ приступить къ систематическому изложенію ученія римско-католической церкви объ особенныхъ церковныхъ наказаніяхъ, мы укажемъ предварительно въ короткихъ словахъ на эти со временемъ явившіяся особенности.
- 1) Духовныя лица могли быть подвергнуты, независимо отъ наказаній, спеціально для клириковъ опредъленных, также и наказаніямъ, общимъ съ мірянами. Изъ отлученія, которому иногда подвергались духовныя лица католической церкви, выработалась особая форма наказанія личный интердиктъ (interdictio ingressus in ecclesiam), въ смыслъ запрещенія духовнымъ лицамъ, какъ таковымъ, принимать участіе въ богослужебныхъ дъйствіяхъ 1).
- 2) По вопросу о временномъ запрещеніи духовныхъ лицъ, каноническое право католической церкви сдѣлало разграви-

<sup>1)</sup> Schulhte, Lehrbuch, § 97.

ченіе между различными серіями правъ, состоящихъ въ обладаніи извістнаго духовнаго лица: она различила именно, вопервыхъ, jura ordinis, права, непосредственно относящіяся до священнаго сана и до различныхъ священнослужебныхъ дъйствій, вовторыхъ, jura officii, права должностныя, не состоящія въ такомъ непосредственномъ отношеніи къ изстной степени священства, каковы напр. всв права, относящіяся до jurisdictio externa, втретьихъ, beneficium, сумму имущественныхъ правъ, въ смыслъ имущественныхъ выгодъ, доставляемыхъ данному лицу его клерикальнымъ положениемъ. Такимъ образомъ, и самое запрещеніе временное получило возможность действовать или вообще на все права, или только по одному изъ указанныхъ трехъ направленій. На выработку ученія о суспенсіи и на разграниченіе между различными серіями правъ, состоящихъ въ обладаніи духовныхъ лиць, оказаль большое вліяніе ходь исторіи римскокатолической церкви. Тогда какъ восточная Церковь, а до раздъленія и вся вселенская Церковь постоянно держалась того правила, что рукополагать въ пресвитера, или діакона, или вообще въ какую бы то ни было степень церковнаго чина можно не иначе, какъ съ назначеніемъ рукополагаемаго къ опредъленной церкви, городской или сельской, къ мученическому храму или къ монастырю 1), западная церковь стала допускать во множествъ такъ называемыя абсолютныя посвященія (ordinationes absolutae), безъ опредвленія посвящаемыхъ къ извъстному мъсту. Съ другой стороны, сдълалось возможнымъ назначение церковныхъ бенефицій въ пользу панскихъ и епископскихъ фаворитовъ, безъ опредъленія къ соотвътствующей должности (такъ назыв. commendae). Безъ сомнънія, это были злоупотребленія, въ концъ концовъ осужденныя самою римскою церковію; но, благодаря этимъ злоупотребленіямъ, выяснились различныя стороны, различимыя логически, въ церковноправовомъ положении клирика.

3) По вопросу объ изверженіи, древняя Церковь, понимая подъ этимъ наказаніемъ тягчайшее изъ особенныхъ церков-

<sup>1)</sup> См. привед. выше 6 пр. халкид. соб.

ныхъ наказаній, совершенно и навсегда исключающее виновнаго изъ клира, такъ что бывшее духовное лицо лаизировалось, дёлалось міряниномъ, не отличала депозиціи отъ деградаціи. Термины: «depositio» и «degradatio» употребляются въ законодательствъ Юстиніана безразлично для обозначенія изверженія. Католическая церковь развила ученіе о такъ называемомъ неизгладимомъ или неугасимомъ характеръ священства (character indelebilis); въ силу этого ученія, духовное лицо, подвергшееся низложенію, еще не лишалось ео ipso сословно влерикальныхъ правъ (privilegium fori и privil. canonis), какъ равно не освобождалось и отъ спеціальныхъ клерикальных обязанностей (напр. обязанность безбрачія). Лишеніе клерикальныхъ привилегій стало имъть мъсто лишь въ томъ случав, когда клирикъ, виновный въ совершени какого либо тяжкаго преступленія, долженъ быль выдаваться для наказанія свътскому правосудію 1). Отсюда явился особый акть, въ отличіе отъ изверженія или низложенія (depositio, καθαίρεσις), названный деградацією (degradatio), какъ разоблаченіе духовнаго лица отъ всёхъ его клерикальныхъ правъ и отличій. Деградація въ средніе въка считалась необходимымъ условіемъ, безъ котораго світскій судъ не имыль права приступить къ уголовному наказанію духовнаго лица 2). Въ новъйшихъ законодательствахъ уголовный судъ не ственяется зависимостію оть этого условія, причемъ, впрочемъ, совершение деградаціи предоставляется на усмотрѣніе епископа 3).

4) По вопросу о монастырскомъ заключеніи, западная церковь еще въ VI въкъ возвела въ общее правило, что всякій изверженный изъ духовнаго сана, но не деградированный, слъдовательно, подвергнутый наказанію только Церковію, безъ преданія въ руки свътскаго правосудія, должень

<sup>1)</sup> Richter, Lehrbuch, § 217, стр. 665-666. Деградація въ техническомъ смыслів явилась не раніве XII или даже XIII вв. І ві d.

<sup>2)</sup> Schulte, Lehrbuch, crp. 328.

<sup>3)</sup> Австр. конкорд. арт. XI, XII; бавар. конкорд. XII; прусск. allgem. Landrecht, § 125 и проч. См. Schulte, ibid. стр. 318, примъч. 28.

быть пожизненно заключенъ въ монастырв 1). Эта практика еще болъе должна была утвердиться вслъдствіе развитія ученія о неизгладимомъ характеръ священства. Духовное лицо, низложенное за какое дибо преступление церковное, въ силу факта низложенія, еще не высвобождалось изъ-подъ дисциплинарной власти Церкви, -- оно продолжало принадлежать къ духовному сословію. Но если такъ, то католическая церковь была нъкоторымъ образомъ послъдовательна, опасаясь предоставить подобныхъ лицъ самимъ себъ, такъ какъ недостойное поведение ихъ могло служить лишь къ подрыву чести клерикальной <sup>2</sup>). Монастырь, впрочемъ, не быль только мъстомъ заключенія для духовныхъ лицъ, подвергнутыхъ депозиціи (demeriti), которыя заключались въ монастыри, конечно, не въ видахъ исправленія: монастырское заключеніе могло быть также обусловлено извістнымъ срокомъ, въ каковомъ случав пребываніе въ монастырв являлось мірою исправительной дисциплины за сравнительно менъе важные проступки, не влекущіе за собою низложенія.

Съ теченіемъ времени, вмѣсто монастырей стали устраивать особые исправительные дома для духовныхъ лицъ, подъразличными названіями: geistliche Correctionshäuser, Demeriten-anstalten, domus demeritorum и т. п. Съ начала XIX стольтія устройство такихъ домовъ становится общимъ правиломъ. Въ 1802 году устроено духовно-исправительное заведеніе въ Моравія, въ замкъ Мюрау, и поставлено подървиствіе особой инструкціи (instructio pro detentis in domo correctoria Müroviensi sacerdotibus). Подобнымъ образомъ, устроены два духовно-исправительныя заведенія въ Галиціи. Около этого же времени въ Австріи состоялось общее постановленіе о построеніи вновь подобныхъ же заведеній, причемъ: 1) рекомендовалось выбирать для устроенія ихъ тавіе пункты, которые могли бы служить центральными для цълой митрополіи или провинціи; 2) образцомъ въ главныхъ

¹) Kober, Deposition, crp. 69. Br. Schilling, 26. Böhmer, Jus eccles. protest. T. V, lib. V, tit. XXXYII, §§ 109 и 113.

<sup>2)</sup> M üller, Lexicon des Kirchenrechts, Würzburg, 1842, B. I, crp. 803.

чертахъ должны были служить заведенія этого рода въ Моравіи и Галиціи; -- статуты заведеній должны быть подносимы на императорское утвержденіе; 3) что касается издержекъ на эти заведенія, то он'в должны быть покрываемы: а) изъ доходовъ исправляемыхъ лицъ, извлекаются ли эти лоходы изъ церковной бенефиціи, или изъ собственнаго имущества этихъ лицъ, б) изъ процентовъ съ пожертвованій или спеціальныхъ вкладовъ на этотъ предметъ, буде таковые существують, в) изъ фонда, назначаемаго на покрытіе издержекъ культа въ каждой провинціи, г) если заведеніе устрояется для нъсколькихъ провинцій, въ такомъ случав расходы общіе должны покрываться изъ всёхъ отдёльныхъ фондовъ; особые же расходы на каждое отдёльное исправляемое лицо должны быть покрываемы изъ особаго фонда того діоцеза, къ которому принадлежить это лицо. На этихъ основаніяхъ состоялось въ 1829 г. устройство духовно-исправительнаго заведенія въ Прагі, въ зданіи св. Георгія (на четыре діоцеза) 1). Впрочемъ, въ Австріи и по настоящее время чувствуется недостатокъ въ подобныхъ заведеніяхъ, такъ что нередко для исправительныхъ целей служатъ монастыри <sup>2</sup>). Въ государствахъ германскихъ, главнымъ образомъ, въ Пруссіи духовно-исправительныя заведенія велуть свою эру съ изданія буллы «De salute animarum» 16 іюля 1821 г. Въ настоящее время такія заведенія находятся въ Маріенталь (кёльнскій архіепископскій діоцезь), въ Киль (трирскій діоцезъ), въ Ритбергъ (падерборнскій), въ Дорстень (мюнстерскій), въ Нейштадть (бреславскій), въ Шторхнестъ (гнезенпозенскій архіеписк. діоц.), въ Ревальдъ (кульмскій) и въ Шпрингборнъ (эрмландскій) 3).

§ 29. Что касается системы наказаній, практикуемыхъримско-католическою церковію въ отношенія къ духовнымъ лицамъ, то она представляется въ слѣдующемъ видѣ.

Подобно тому какъ въ наказаніяхъ общихъ католическая церковь допустила различіе цензуръ отъ наказаній въ собствен-

<sup>&#</sup>x27;) Muller, Lexicon, B. I. crp. 806.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Schulte, Lehrbuch, стр. 328, примъч. 12.

<sup>3)</sup> Hinschins, Commentar, crp. 55.

номъ смыслъ, или виндикативныхъ, такъ точно и въ вопросъ о наказаніяхъ духовныхъ лицъ вся совокупность практикуемыхъ противъ нихъ церковію мъръ, сводится къ двумъ главкатегоріямъ: censurae и poenae vindicativae.

а) Что касается цензуръ, во-первыхъ, то, независимо отъ отлученія, которому духовныя лица могуть быть подвергнуты или совершенно наравит съ мірянами, или въ болте мягкой форм'в личнаго интердикта, для духовных в лицъ существуеть спеціальная цензура—временное запрещеніе (suspensio). Суспенсія является съ характеромъ цензуры лишь тогда, когда она назначается на неопределенное время, ad contumaciam coërcendam, такъ что продолжительность наказанія вполнъ усдовливается волеизмъненіемъ въ преступномъ субъектв. Если суспенсія назначается на опредъленный срокъ, то она этимъ самымъ теряетъ характеръ цензуры и переходитъ въ разрядъ виндикативныхъ наказаній. Кром'в того, суспенсія иногда выступаеть въ качествъ временной административной мъры по отношенію къ духовнымъ лицамъ, находящимся подъ уголовнымъ следствіемъ: тогда она не иметь ни характера цензуры, ни характера виндикативнаго наказанія.

Въ значеніи цензуры, суспенсія пріостанавливаетъ дозводенное осуществленіе какъ правъ, связанныхъ непосредственно съ священнымъ саномъ, такъ и правъ, относящихся до внѣшней юрисдикціи (jura ordinis et jurisdictionis) 1), а равно и права на извлеченіе доходовъ изъ бенефиціи. Если суспенсія пріостанавливаетъ всѣ эти права разомъ, то она называется suspensio generalis 2). Если же суспенсія простираетъ свое дѣйствіе только на одну которую либо изъ указанныхъ серій правъ, тогда она является какъ suspensio specialis. Подъзизрензіо specalis разумѣется, такимъ образомъ, или suspensio ab officio 3), или suspensio ab ordine, или suspensio a beneficio. Въ свою оче-

<sup>1)</sup> Richter, Lehrbuch, § 216. Phillips, Lehrbuch, § 287.

<sup>2)</sup> Br. Schillin g, Der Kirchenbann, crp. 60. Schulte, System, § 77. Philips, § 187.

<sup>3)</sup> Suspensio ab officio заплючаеть въ себъ, обыкновенно, также и Susp. ab ordine, но не наоборотъ. Schulte, System, § 77.

редь, важдый изъ спеціальныхъ видовъ суспенсіи допускаеть подраздъленіе на suspensio specialis totalis и suspensio specialis partialis. Suspensio totalis ab officio пріостанавливаетъ всв права, связанныя съ саномъ и должностію; suspensio totalis ab ordine пріостанавливаетъ всв права священнослужебныя; suspensio totalis a beneficio пріостанавливаетъ всякое извлеченіе доходовъ изъ бенефиціи. Suspensio partialis ab officio etc. пріостанавливаетъ, напротивъ, не всв должностныя права, или не всв права сана, или, наконецъ, удерживаетъ не вообще отъ извлеченія всвхъ доходовъ, а только нѣкоторыхъ 1). Суспенсія, эта особая для духовныхъ лицъ существующая цензура, разнится отъ общихъ цензуръ въ томъ, что она можетъ имѣть примѣненіе и къ юридическимъ лицамъ, напр. капитуламъ, тогда какъ отлученію юридическое лицо подвергнуто быть не можетъ 2).

Суспенсія, какъ цензура, наступаєть или вслѣдствіе конкретнаго судебнаго приговора, или ірзо facto, т. е. непосредственно вслѣдъ за обнаруженіемь упорства (contumacia, Widerspenstigkeit) со стороны того или другаго лица, принадлежащаго къ клиру (suspensio ferendae sententiae и suspensio latae sententiae). Предположенія перваго рода суспенсіи: 1) тяжкое преступленіе, 2) безуспѣшность каноническихъ увѣщаній (monitiones canonicae) 3) упорство наказуемаго въ преступномъ состояніи, 4) формальное слѣдствіе и судебный приговоръ, писменно изложенный и лично обвиняемому прочтенный; 5) приговоръ долженъ быть мотивированъ; 6) втеченіе мѣсячнаго срока осужденному представляется истребовать копію съ приговора 3). Суспенсія, какъ цензура, прекращается только вслѣд-

\*) Schulte, § 96; Phillips, § 187.

¹) Подъ Susp. partial. ab officio подводятся напр. пріостановленіе права посвященія (для епископа), права совершенія евхаристіи (для священника), или пріостановленіе напр. отдъльныхъ правъ, относящихся до jurisdictio ехterna (раздача бенефицій — для епископа, осуществленіе права голоса—для
членовъ канитула). Подъ Susp. partial. a benefic. подводится напр. удержаніе половины доходовъ, получаемыхъ при каждодневномъ дълежъ (distributiones quotidianae). См. Ко ber, Suspension, стр. 24—25, Br. Sc hilling,
стр. 60.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Richter, § 216, стр. 662, прим. 1. Phillips, § 187.

ствіе абсолюціи. Таково ученіе римско-католической церкви о суспенсіи.

Тридентинскій соборъ внесъ въ это ученіе весьма важную новость, замічательную для нась, въ особенности, въ томъ отношеніи, что она принята нашимъ действующимъ уставомъ духовныхъ консисторій 1). Выходя изъ того соображенія, что въ нъкоторыхъ случаяхъ юридически доказать преступленіе невозможно, по недостатку законныхъ уликъ, или же, отъ формальнаго, гласнаго процесса можно ожидать великаго соблазна для церкви, когда, однако, въ существовании вины епископъ убъжденъ какъ нельзя лучше и когда дальнъйшая дъятельность лица можетъ объщать въ будущемъ лишь большій вредъ и соблазнъ, - тридентинскій соборъ предоставиль епископамъ право, безъ формальныхъ доказательствъ, extrajudicialiter, только на основаніи моральнаго уб'яжденія суспендировать виновных в клириковъ, именно такихъ, которымъ ввърено пастырское попеченіе о душахъ (cura animarum) 2). Предписанное тридентинскимъ соборомъ внъсудебное неформальное производство есть рышительное нововведеніе: древняя Церковь не знала подобнаго производства, даже болве, она высказалась категорически въ смыслъ крайняго неодобренія этого производства въ самомъ принципъ 3).

<sup>&#</sup>x27;) См. ст. 165 уст. дух. конс. о непоср. архіер. суді.

<sup>2)</sup> Sess. XIV, c. 1 de ref.

въ последнемъ правиль кареагенскаго собора читаемъ следующее аще епископъ глаголеть, яко невто ему одному исповедаль свое преступленіе, а тоть не признается; то епископь да не обращаеть себе въ обиду того, что не полагаются въ семъ на него единаго. Аще же речетъ, яко по возмущени совести своей не хощетъ имети общения съ непризнающимся, то доколе отлученнаго по сему случаю не пріемлетъ въ общеніе свой епископь, дотоль сего епископа да не пріемлють въ общеніе прочіе епископы; да темъ наче блюдется епископъ, да не глаголетъ о комъ-либо, чего передъ другими не можетъ утвердити доказательствами". Ср. пр. 137, 136, 91 и 87 кареат. Такимъ образомъ, если бы епископъ былъ вполить убъжденъ лично въ преступности даннаго лица, но былъ бы не въ состояніи утвердить его виновность на юридически процессуальной основъ, то онъ не могъ помъщать этому лицу ин вступить въ тоть или другой санъ, ни повыситься на іерархической лестицев, ни осуществлять права, находящіяся въ обладаніи известнаго лица: псе, что оставалось епископу дълать,—это убъждать

Но на западъ съ давняго времени настоятели монастырей практиковали право отказывать монашествующимъ въ допущеніи къ высшимъ степенямъ священства, какъ скоро на нихъ тяготвло подогрвніе въ тайномъ преступленіи 1). Это право монастырскихъ прелатовъ тридентинскій соборъ перенесъ также и на епископовъ, въ видахъ предоставленія имъ большей свободы въ отношени къ бълому духовенству; но онъ расшириль это право, уполномочивъ епископовъ не только не допускать до пріобратенія правъ высшихъ степеней, но и запрещать осуществленіе правъ лицамъ, уже посвященнымъ, независимо отъ обыкновенныхъ процессуальныхъ формъ, на основании только внутренняго, моральнаго убъжденія. Такъ возникло наказаніе, извъстное подъ названіемъ: suspensio ex informata conscientia. Наказаніе это, впрочемъ, по толкованіямъ канонистовъ, можеть относиться только къ jura ordinis et jurisdictionis, но не можетъ касаться бенефиціи и другихъ доходовъ 2). Вліяніе этого наказанія на имущественное положеніе наказуемаго лица можеть быть только косвенное, поскольку суспендированный обязанъ содержать на свои средства представителя, который бы исправляль его должность. Епископъ не обязанъ мотивировать свое распоряжение, противъ котораго, далье, не можетъ быть аппелляціи въ обыкновенномъ смысль, возможно лишь прибъгнуть съ просьбою о защитъ къ папской куріи, куда ординарій обязанъ представить основанія, въ силу которыхъ онъ наложилъ суспенсію, - курія подтверждаетъ, или отмъняетъ епископское распоряжение. Коберъдъдаетъ попытку отстоять во что бы то ни стало этотъ, въвысшей степени вредный и неканоническій, институть. Власть, предоставленная тридентинскимъ соборомъ епископамъ, говоритъ Коберъ 3), представляется весьма обширною, и епископскому произ-

преступное въ глазахъ его духовное лицо удержаться отъ принятія высшаго сана, или отъ осуществленія правъ, связанныхъ съ полученною уже степенью священства.

<sup>1)</sup> Kober, Die Suspension, crp. 67.

<sup>2)</sup> Ibid. crp. 69. Hinschius, Commentar, стр. 50. Richter-Dove, § 216, примъч. 3, стр. 663.

<sup>\*)</sup> Die Suspension, crp. 73.

волу предоставляется здёсь почти неограниченный просторъ; но. съ другой стороны, для того, чтобы защитить невинныхъи устранить возможность недобросовъстныхъ притъсненій, церковь вивнила епископамъ въ обязанность обращаться къ названному оружію только въ случаяхъ крайней необходимости, не доводить данной имъ власти до вырожденія въ произволь и всегда дъйствовать съ добросовъстностію, мягкостію и снисходительностію. Пусть не говорять, что это только простыя наставленія, соблюденіе или несоблюденіе которых в зависить отъ епископскаго усмотренія и которыя онъ можеть безнаказанно обойдти: достаточно сильный мотивъ держаться въ точности этихъ наставленій заключается уже въ томъ одномъ обстоятельстве, что суспендированный, если онъ считаетъ себя обиженнымъ несправедливо, во всякое время воленъ обратиться къ высшему судьв, - и апостольскій престоль немедленно (!) возстановить рекуррента въ его правахъ. - Вотъ все, что могъ сказать Коберъ въ защиту непосредственнаго архіерейскаго суда, -- suspensio ex informata conscientia. Странный способъ разсужденія! Дать судь полнайшую возможность дайствовать произвольно и несправедливо въ тъхъ видахъ, что за этимъ низшимъ судьей стоитъ высшій, который, по жалобъ обиженнаго, можеть уничтожить распоряжение перваго, - развъ этого достаточно? Жалоба, если и поведетъ къ возстановленію правъ рекуррента, то, во всякомъ случав, онъ уже вовлеченъ безъ вины въ непріятности, хлопоты и затрудненія, права суспендированнаго уже нарушены самымъ несправедливымъ образомъ. Мысль о возможности отмъны епископскаго распоряженія высшею инстанцією еще не служить къ смягченію того зда, которое причиняется несправедливымъ внъсудебнымъ запрещеніемъ. Церковь вмінила епископу въ обязанность обращаться къ этому оружію лишь въ случаяхъ настоятельной необходимости; но эта обязанность, что бы ни говорилъ Коберъ, имветъ силу нравственнаго наставленія, исполненіе котораго зависить единственно отъ благоусмотрвнія епископа. И въ отношеніи къ отлученію перковь католическая всегда держалась въ принципъ того правила, что отлучение должно имъть мъсто лишь въслучаяхъ urgentis necessitatis; но развъ это спасло духовные суды отъ самаго неблаговиднаго элоупотребленія втимъ оружіємъ? Напротивъ, оружіємъ этимъ они пользовались такъ часто, что самое оружіе притупилось. Здѣсь, въ отношеніи къ духовнымъ лицамъ, суспенсія, конечно, оружіе страшное и притупиться отъ времени и частаго употребленія не можетъ, какъ сопровождающееся весьма чувствительными послѣдствіями въ бытовомъ отношеніи,—но тѣмъ болѣе причинъ взять изъ епископскихъ рукъ это оружіе. Власть дѣйствовать по собственному усмотрѣнію всегда была, есть и будетъ одною изъ самыхъ опасныхъ вещей, однимъ изъ наиболѣе сильныхъ соблазновъ; для того чтобы власть эта держалась въ предѣлахъ закона, на почвѣ права и справедливости, нужны гарантіи побольше и посильнѣе, чѣмъ нравственныя наставленія о незлоупотребленіи властію и наивные расчеты на безупречность и христіанско-пастырскій характеръ духовныхъ судей.

Запрещеніе по непосредственному епископскому усмотрѣнію можеть, по смыслу каноническихъ постановленій католической церкви, быть соединяемо съ заключеніемъ въ исправительное заведеніе <sup>1</sup>). Въ новѣйшее время, государственное законодательство выступило противъ злоупотребленій со стороны епископовъ предоставленною имъ тридентинскимъ соборомъ властію. Въ прусскомъ законѣ 12 мая 1873 г.: «О церковной дисциплинарной власти и объ учрежденіи королевскаго суда по церковнымъ дѣламъ», постановлено: «удаленіе отъ должности, перемѣщеніе съ одного мѣста на другое, суспенсія в проч. должны предполагать установленное процессуальное производство (ein geordnetes prozessualisches Verfahren) <sup>2</sup>). По толкованію комментаторовъ <sup>3</sup>), постановленіе это ва

¹) Инструкція, данная архіепископскому суду въ Прагѣ (§ 63), гласить: "при общензвѣстныхъ преступленіяхъ или грубыхъ проступкахъ, или при наличности вѣскихъ основаній къ подозрѣнію духовнаго лица въ преступленіи, судъ, во избѣжаніе соблазна, по требованію обстоятельствъ, можеть заключить таковое лицо въ исправительное заведеніе". Hinschius, Commentar, стр. 49, примѣч. 4.

<sup>3)</sup> A63. 2, § 2.

<sup>\*)</sup> Hinschius, Commentar, стр. 49, прим. 4 и стр. 50 пр. 5,

правлено, тлавнымъ образомъ, противъ suspensio ex informata conscientia въ томъ смыслъ, какъ практиковалось это наказаніе епископами, на основаніи постановленій тридентинскаго собора. Къ дальнъйшимъ гарантіямъ, установленнымъ закономъ, принадлежитъ требованіе, чтобы приговоръ былъ составленъ въ письменной формъ, съ присоединеніемъ мотивовъръщенія.

\$ 30. б) Второй разрядъ наказаній, по римскокатолическому церковному праву, составляють роепае vindicativae. Наказанія эти, въ свою очередь, распадаются на четыре рода: къ первому относятся тъ изъ нихъ, которыя касаются такъ или иначе правъ состоянія и должности (Standes-und Amtsrechte), ко второму наказанія, состоящія въ лишеніи свободы, къ третьему—денежные штрафы и къ четвертому—тълесныя наказанія 1).

Къ *первому* роду наказаній въ собственномъ смыслѣ, или виндикативныхъ, относятся слѣдующія видовыя формы наказаній:

аа) Суспенсія на опредъленное время <sup>2</sup>). Общее между втимъ наказаніемъ и суспенсіей, какъ цензурой, то, что оно, какъ и цензура, можетъ затрогивать всъ права духовнаго лица, или только дъйствовать по одному изъ трехъ указанныхъ выше направленій. Различіе въ томъ, что суспенсія— цензура предполагаетъ упорство (contumaçia) и каноническія увъщанія; продолжительность ея условливается волематьненіемъ въ преступномъ субъектъ, для прекращенія требуется разръшеніе отъ цензуры (absolutio), тогда какъ суспенсія, въ смыслъ виндикативнаго наказанія, направляется не противъ воли, упорствующей въ преступномъ состояніи, а имъетъ дъло съ совершившимся фактомъ, за который, въ виду требованій справедливости, должно быть принесено удовлетвореніе, прекращается оно съ истеченіемъ опредъленнаго судомъ срока, причемъ разръшенія не требуется.

<sup>1)</sup> Schulte, Lehrbuch, § 98.

э) Hinschius, стр. 49, прим. 5.

- β3) Лишеніе должности. Техническій терминъ для обозначенія этого наказанія— privatio beneficii. Слово: «beneficium», употребляется здѣсь въ болѣе обширномъ смыслѣ, чѣмъ какой соединяется съ нимъ въ обыкновенномъ словоупотребленіи, именно подъ «beneficium» разумѣется не только совокупность имущественныхъ правъ, состоящихъ въ обладаніи того или другаго духовнаго лица, но и совокупность, кромѣ того, всѣхъ должностныхъ правъ ¹). Подвергаемый этому наказанію лишается занимаемой имъ должности, вмѣстѣ съ имущественными правами, основанными на этой должности, но не дѣлается черезъ это неспособнымъ къ занятію другихъ должностей и къ полученію другихъ бенефицій, связанныхъ съ этими должностями.
- үү) Перемъщеніе съ одного мъста на другое (translatio, Versetzung). Этому наказанію, впрочемь, отводять весьма неширокій кругь примъненія. Въ постановленіяхъ римско-католическаго каноническаго права требуется, для примъненія этого наказанія, causa necessaria 2). Установленная каноническимъ правомъ гарантія противъ возможности прочизвола со стороны епископа заключается въ томъ, что вопрось о перемъщеніи, въ смыслѣ наказанія, относится къ категоріи дѣлъ, въ которыхъ епископъ связанъ согласіемъ капитула 3). Свѣтское законодательство, съ своей стороны, можетъ выставить другія гарантіи, какъ сдѣлаль это прусскій законъ 12 мая, постановивъ въ абз. 2-мъ §-а

3) Schulte, Lehrbuch § 83, Phillips, Lehrbuch, § 87.

<sup>&#</sup>x27;) Schulte, Lehrbuch § 97, Br. Schilling, crp. 39.

<sup>3)</sup> Schulte, Lehrbuch, § 83. Вопросъ о смѣщеніи, равно какъ п объ удаленіи отъ должности, имѣетъ особенное значеніе во Франціи, въ примъненіи къ такъ называемымъ с urés amo vibles. Во Франціи существуєть особа я категорія вспомогательныхъ или исправляющихъ должность священниковъ (desservants et succursalistes), поставленіе, смѣщеніе и перемѣщеніе которыхъ зависитъ исключительно отъ воли епископа (ad nutum), тогда какъ лица высшей ісрархіи, а равно каноники и кюре, т. е. штатные приходскіе священники, не могутъ быть ни поставлены, ни отрѣшены безь согласія правительства. В atbie, Précis du cours de droit public et administratif, Paris, 1864, стр. 43. G a u dry, Traité de la legistation des cultes, Т. П, стр. 146, 289—297.

2-го, что перемъщение съ одного мъста на другое должно предполагать установленныя процессуальныя формальности.

88) Извержение (depositio, Absetzung) и исключение изъ влира (degradatio). Подъ именемъ изверженія разумвется то церковное наказаніе, въ силу котораго клирикъ теряетъ навсегда всв должностныя права, равно какъ и всв основанныя на нихъ права имущественныя, теряя, приэтомъ, самую способность въ пріобратенію другихъ должностей и бенефицій. - въ этомъ отличіе разсматриваемаго наказанія отъ ргіvatio beneficii. Но изверженный не лишается внутренней духовной способности, полученной при хиротоніи (ordinatio), не теряетъ вивств съ твиъ и нвкоторыхъ клерикальныхъ правъ, какъ равно не освобождается и отъ нъкоторыхъ клерикальныхъ обязанностей. Наказаніе это называется иногда также простою или словесною деградаціею (degradatio simplex s. verbalis) 1). Оно осуществляется чрезъ простой судебный приговоръ, безъ предпринятія какихъ либо символическихъ дъйствій, другими словами, оно есть чистый актъ юрисдикціи, на совершеніе котораго имъетъ право не только епископъ, но и другія лица, напр. vicarius capitularis. Что касается деградаціи въ собственномъ смыслі (degradatio realis s. actualis), то она отнимаетъ всв права состоянія, хотя духовной внутренней способности опять таки не уничтожаетъ окончательно 2). Она имъетъ мъсто въ случав выдачи духовнаго лица светскому правосудію за учиненіе тяжкаго уголовнаго преступленія 3). Акть деграданіи есть истечение не юрисдикціи, а епископскаго ordo; онъ составляетъ обратную сторону посвященія, ординаціи, и долженъ быть совершенъ епископомъ. Духовное лицо, подлежащее деградаціи, облачается во всв священныя одежды своего сана; съ евангеліемъ, или съ какимъ либо священнымъ со-

<sup>1)</sup> Schulte, Sistem, § 79.

<sup>3)</sup> Sichter, § 217, стр. 666, прим. 13 и § 114, стр. 297. Br. Rchilling,

<sup>3)</sup> Kober, Die Deposition und Degradation, crp. 334. Walter, § 191. München, Das kanon. Strafrecht, crp. 151.

судомъ, который бы указывалъ на функціи прежняго сана, ово подводится къ епископу, и этотъ послёдній отбираетъ одинъ за другимъ всё священные предметы, начиная съ тёхъ, которые получены при послёднемъ посвященіи и доходя послёдовательно до той одежды, которая была возложена на него при полученіи тонзуры. Наконецъ, наголо выбривается голова, съ тёмъ чтобы не осталось никакого слёда тонзуры 1). Обрядъ деградаціи епископъ заключаетъ слёдующими словами: «tibi auferimus habitum clericalem, et' deponimus, degradamus, spoliamus et exuimus te omni ordine, beneficio et privilegio clericali» 2).

Второй родь наказаній составляєть лишеніе свободы. Мы видели уже, что наказание это, практиковавшееся въ прежнее время въ формъ монастырскаго заключенія, съ начала нынъшнаго столътія, по общему правилу, является въ формъ содержанія въ исправительномъ заведеніи. Срокъ заключенія монастырскаго могъ быть различный: могъ простираться на неопределенное время, заключение даже могло быть пожизненнымъ для лицъ, низложенныхъ, но не деградированныхъ. Въ виду злоупотребленій со стороны духовныхъ властей, а равнымъ образомъ въ виду защиты правъ частныхъ лицъ, своею принадлежностію къ клиру не теряющихъ правъ гражданина и не выходящихъ изъ-подъ двиствія и изъ-подъ покровительства государственныхъ законовъ, свътское законодательство на западъ довольно давно вступило на путь ограниченій безпредъльной и безконтрольной епископской власти. По закону императрицы Маріи Терезін, 31 авг. 1771 года, уничтожены всв монастырскія тюрьмы, которыми духовныя власти пользовались недозволеннымъ образомъ въ огношеній къ духовнымъ лицамъ. Императрица поясняетъ при этомъ, впрочемъ, что она вовсе не желаетъ отнять у духовныхъ властей то, что онъ называють отеческимъ исправле-

<sup>1)</sup> Br. Schilling, crp. 42.

<sup>2)</sup> См. Kober, Die Deposition, стр. 182. Формулы визложенія со всых іерархических степеней см. у Бемера, Jus ecclesiast. protest. Т. V, lib. V. tit. XXXVII, §§ 115—123.

ніемъ (correptio paterna): поэтому, въ каждомъ монастыръ можеть быть употребляема для этой цели, т. е. въ видахъ отеческаго исправленія, отдъльная, но съ другими совершенно сходная, келья, гдё на виновныхъ могутъ быть налагаемы подвиги поста, безъ вреда, впрочемъ, здоровью. Притомъ, кельи эти должны быть во всякое время открыты государственному контролю <sup>1</sup>). Гораздо ръшительнъе поступило новъйшее государственное законодательство въ Австріи. Въ силу распоряженія министра исповъданій 7 іюня 1869 года, заключение духовныхъ лицъ въ исправительныя заведения поставлено подъ условіе доброй воли со стороны заключенныхъ лицъ 2). Законъ 7 мая 1874 года расширилъ, полтвердилъ и обобщилъ это распоряжение, возведя въ принципъ, что при осуществлении церковно-дисциплинарной власти не можетъ быть допускаемо никакого внёшняго принужденія 3). Въ различныхъ германскихъ государствахъ были изданы въ последнее время аналогическія узаконенія. Въ Виртембергв, по закону 30 января 1860 года, заключение на срокъ свыше шести недъль вовсе не допускается и, притомъ, судебные приговоры о содержании виновнаго въ исправительномъ заведеніи, на срокъ свыше 14 дней, должны быть сообщаемы государственнымъ установленіямъ и приводятся этими последними въ исполнение, лишь по удостоверении въ формальной и матеріальной справедливости приговора 4). Подобное же узаконеніе дъйствуєть въ Бадень 5).

Вопросъ о личномъ заключении духовныхъ лицъ весьма точно регулированъ прусскимъ законодательствомъ. Законъ о церковной дисциплинарной власти 12 мая 1873 г. содержитъ въ себъ слъдующія опредъленія относительно этого предмета:

1) наказаніе лишеніемъ свободы можетъ состоять только въ

7) Friedberg, ibid. Abth. 2. 419.

<sup>1)</sup> Friedberg, Die Granzen zwisch. Staat und Kirche, Abth. 1. 154-155.

<sup>3) § 19.</sup> CM. "Die confessionellen Gesetze 7 u. 20 Mai 1874 mit Materialien und Anmerkungen" herausg. von Paul Sautsch von Frankentburn, S. 70. Wien. 1874.

<sup>4)</sup> Friedberg, S. 452.

в) § 16 зак. 9 окт. 1860 г. Jbid. стр. 460 п сл.

TOTALES BY PROPERTY AND THE PARTY IN CARREST CARDON OF TARRE ES MERCHANEL ES MINUS MUNDAMETRIAGÉ DECREMINAN. География выправления 3. 1 Спервание въ всиранитель-MYS MECHEN BY MARKETS IDENSIDED TO TREVENCE PRATO COOKS, I THE WINDS PROPERTY IN THE PARTY WAS TO PRESENT THE MADILERAM MATHE BILL HARRICHET 3). TREE TO OF STOR DECIS BEET BEREITS DECIMENTS IN HE HE HE DOLUMENTS HOWмания первивания прив. . . Типинантельные заведение состо-ET. DOTS THE TRANSPORTED HELD DIRECT CTRIVIAL OUDSERVEDme bettjesken titlokusi filis biserekii. Deictariantei ва дибрене меня-шелиен з принцения 4), который инветь ICHOLOG CENTRALES BENEFICE BENEFICE SPECIFICAL SPECIFICATION SPECIFICAL SPECIFICATION SPECIFICAL SPECIFICATION SPECIFICAL требовать протважения тежений и метения ихь 5). О важдоть влясять поступлени выпупление запечение директоры завелена полиена, инполитение 14 части, живетить оберьпредпения из униванеми или приводно установления или той применя-прибной власти, вугоски теспорадились отсылког подделживат завлечения дила. Ептекторь должень вести списсять соционичесть въ изправительных коий, съ обозначе-TIENS THERE. BRITAINET. IS RETOCKET HORIOBODERO TO MIN 109тое липо, и времени приема и выпуска. Въ концъ каждаго гол списовъ этотъ полженъ быть преиставляенъ оберъ-президенту (). 4) Независимо отъ всего этого, судь, назначающій отсылят вы исправительный дому на времи. большее 14 дией, полжень сообщить о своемь приговорь оберь-президенту, сь приложеніемъ мотивовъ решенія 1). Исполненіе предписаній означеннаго закона обезпечивается взысканість денежнаю

<sup>&#</sup>x27;) Abs. I. § 5.

<sup>2)</sup> Иль мотивовъ видно (Herrfurth. Die preuss. u. deutsche Geseigeb. hetreff. Regel. des Recht verhältn. Zwisch. Itaat und Kirche, Berl. 1875, стр. 26), что монастири могуть фигурировать въ роди Demeriten-Anstalten только як тахъ люцевахъ. глъ нътъ особихъ исправительнихъ заведеній. Св. гаяже пиркул. указ. мин. дух. ділъ 5 іюня 1873 г. ібій. стр. 96.

<sup>5 \$ 5.</sup> Abs. 2.

<sup>5 \$ 8.</sup> Ala. 1.

<sup>1, § 6.</sup> Abs. 2.

<sup>4) § 6.</sup> Aba. 8.

<sup>1) \$ 7</sup> 

штрафа до 1000 талеровъ съ духовныхъ властей, на случай несоблюденія этими послёдними приведенныхъ постановлечій і).

Третій родь наказаній составдяють ленежные штрафы. И по вопросу о наложеніи духовными судами денежныхъ штрафовъ государственныя закононодательства различныхъ странъ выставили весьма существенныя ограниченія. Ограниченія касаются частію разміровь денежной суммы, взимаемой въ видъ штрафа, частію приведенія въ исполненіе судебнаго приговора, опредвляющаго денежный штрафъ. Эти ограниченія высказаны напр. въ виртембергскомъ законодательствъ 2) и баденскомъ 3). Но съ наибольшею точностію и подробностію регулированъ вопросъ о денежныхъ штрафахъ въ новъйшемъ прусскомъ законодательствъ. Всякое наказаніе, направленное противъ имущества, можетъ быть налагаемо не иначе, какъ по выслушаніи обвиняемаго, т. е. по суду, а не ex informata conscientia 1). Денежные штрафы не могутъ превышать суммы 30 талеровъ, или, если цифра мъсячнаго дохода болъе 30-ти талеровъ, --этой последней цифры 5). О каждомъ приговоре, определяющемъ денежный штрафъ въ размъръ большемъ 20-ти талеровъ должно быть сообщено оберъ-президенту провинціи съ мотивами ръшенія в).

Четвертый родъ составляють наказанія телесныя. Они применялись къ клирикамъ низшихъ степеней (минористамъ) in modum paternae correctionis, до 39 ударовъ. Наказаніе это получило начало въ монастыряхъ. Въ правилахъ Пахомія увлекшему брата въ гръхъ назначается 39 ударовъ, въ виду II Моис. XXV, 3 7). Телесныя наказанія объявле-

<sup>1)</sup> Ibid. § 8.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Зак. 30 янв. 1860 г.

<sup>3,</sup> Зак. 9 окт. 1860 г. См. Friedberg, Die Gränzen, II, 452, 460 и сл.

<sup>4) 3</sup>ar. 12 mas 1873 r. § 2.

<sup>\*)</sup> Ibid. § 4.

<sup>6)</sup> Ibid.

<sup>&#</sup>x27;') Schulte, System, § 79, прим. 2. Br. Schilling, стр. 27. Walter, § 191. Permaneder, § 562.

ны прусскимъ законодательствомъ безусловно недозволенными  $^{1}$ ), равно какъ и автрійскимъ  $^{2}$ ).

Въ общепринятой у римско-католическихъ канонистовъ системъ наказаній не встръчаемъ наказаній словомъ, т. е. замъчаній и выговоровъ и т. п. Мюнхенъ трактуетъ, впрочемъ, и объ этомъ родъ наказаній, дълая, притомъ, попыту выяснить различные видовые его оттънки. Онъ различаетъ братское назиданіе (correptio, brüderliche Zurechtweisung), вразумленіе (monitio, Ermahnen), предостереженіе (Warnung), порицаніе (vituperatio, objurgatio), выговоръ (reprehensio, Verweis), который можетъ перейдти, такъ сказать, въ распеканіе (increpatio, Schelten) и т. д. 3).

<sup>&#</sup>x27;) § 3 3ar. 12 mas 1873 r.

³, § 19 зак. 7 мая 1874 г.

<sup>\*)</sup> München, II, crp. 239--241.

## ГЛАВА III.

## Исторія особенных і церковных в наказаній въ евангелическолютеранской церкви.

§ 31. Если реформаторы во многомъ отступили, какъ указано было выше, отъ римско-католической доктрины въ вопросв объ общихъ церковныхъ наказаніяхъ, то особенности протестантизма еще чувствительнее должны были отразиться на дисциплинарныхъ мърахъ въ отношении къ духовнымъ лицамъ. Въ виду отрицанія протестантами священства, какъ таинства, сообщающаго лицу особую благодать, съ одной стороны, и благодаря установившимся въ протестантскихъ государствахъ отношеніямъ между світскою властію и церковію съ другой стороны, церковная дисциплина устроилась на тъхъ же началахъ, какія лежатъ въ основъ дисциплинарныхъ мъръ, практикуемыхъ государствомъ въ отношении ко всякаго рода должностнымъ лицамъ. Если еще въ оцънкъ преступности того или другаго факта полная аналогія между служителями церкви и государства не проведена, напр. плотскія преступленія світских чиновниковь не ділають неспособными къ службъ, тогда какъ духовныя лица за эти же самыя преступленія дишаются должности: то въ отношеніи наказуемости никакого различія указапо быть не можетъ 1). Какого либо общаго кодекса для протестантской церкви, впрочемъ, не существуетъ. Въ отдъльныхъ государствахъ прак-

<sup>1)</sup> Cm. Hauber, Recht und Brauch, crp. 78-79.

тика сложилась довольно разнообразно, но не настолько, однако, чтобы невозможно было изложить ученіе о церковнодисциплинарныхъ, въ тъсномъ смыслъ, мърахъ въ болъе или менъе общихъ чертахъ.

Что касается, вспервых, дисциплины исправительной, то первую и низшую ступень лъстницы наказаній, относящихся къ этой области, составляють выговоры и денежные штрафы: тъ и другіе являются, по преимуществу, въ качествъ административныхъ наказаній, Ordnungsstrafen 1). Съ нихъ мы в начнемъ систематическое изложеніе особенныхъ церковныхъ наказаній у протестантовъ.

1) Выговоры, въ смыслъ наказаній словомъ, по происхожденію своему, суть не что иное, какъ порожденіе государственно-бюрократическаго механизма, проникнувшаго изъ сферы служебно - государственной въ церковь. Съ особенною точностію регулированъ вопросъ о наказаніяхъ этого рода виртембергскимъ законодательствомъ. По закону 26 октября 1819 г., деканы наказывають менъе значительныя уклоненія отъ исполненія должностныхъ обязанностей вразумлен ями и выговорами, дълая о пихъ помътку въ визитаціонныхъ отчетахъ синоду; въ случав повторенія, консисторія или опредвляеть денежный штрафъ, или же поручаеть декану или суперинтенденту сдёлать виновному новый выговоръ, въ присутствіи одного или многихъ изъ наиболѣе достойныхъ лицъ діоцеза, путевыя издержки которыхъ падають на виновнаго; затъмъ, выговоръ можетъ быть сдъланъ предъ нъкоторыми членами или въ полномъ присутствіи консисторіи<sup>2</sup>).

¹) Jacobson, стр. 624, прим. 18. Richter-Dove, стр. 722, прим. 1. Ordnungsstrafen примъняются къ служителямъ церкви за нарушеніе спеціально должностныхъ обязанностей, напр. за неявку на засъданіе или въ собраніе, за промедленіе представленіемъ очередной проповъди, за несвоевременное исполненіе циркуляровъ, за отлучку болье 8 дней безъ въдома пресвитеріума и болье 14 дней безъ надлежащаго разрышенія. Ја со в оп стр. 628. Самое названіе: "Огфпиндставленіем", объясняется тымъ, что наказанія эти, какъ незначительныя, не предполагають процессуальнаго производства, налагаются административнымъ порядкомъ. См. Не гг f u r t, Die, preuss. und deutsche Gesetzgeb. not. 3 къ § 2 зак. 12 мая 1873 г. стр. 98.

<sup>2)</sup> Hauber, crp. 79.

- 2) Денежные штрафы практикуются частію въ видѣ наказаній по суду, частію въ качествѣ «Ordnungsstrafen». Въ послѣднемъ случаѣ, 20 талеровъ составляютъ maximum денежнаго взысканія ¹).
- 3) Въ нъкоторыхъ протестантскихъ государствахъ практикуется надъ духовными лицами лишеніе свободы 2).
- 4) У протестантовъ находимъ также и временное запрещеніе, или, вірніве, пріостановленіе въ пользованіи церковно-должностными правами (suspensio). Но въ отличіе отъ католиковъ, которые различаютъ suspensio ab ordine, ab officio et beneficio, протестанты, для которыхъ священный санъ (ordo) безъ должности не имъетъ смысла, допустили только запрещение по двумъ последнимъ направлениямъ-должностному и имущественному (suspensio ab officio et salario), причемъ, какъ и у католиковъ, суспенсія является или генеральною, охватывающею ту и другую серію правъ, или же спеціальною только, затрогивающею одни имущественныя права. Въ значении наказания, суспенсия практикуется въ Гессенъ. Саксоніи, Виртембергв и Баваріи. Въ Пруссіи суспенсія является исключительно съ характеромъ временной мъры при возбужденіи слъдствія по обвиненію духовнаго лица въ уголовномъ преступленіи 3). Въ Виртембергѣ, при суспенсіи часть доходовъ суспендируемаго, помимо доставленія содержанія заміняющему его представителю, обращается въ пользу духовной вдовьей кассы 4).
- 5) Перемъщеніе съ одного мъста на другое, не какъ мъра административная, а какъ наказаніе. Цълесообразность этого наказанія подлежить, впрочемъ, какъ замъчаетъ Рихтеръ 5), великому сомнънію, потому что оно существеннымъ образомъ касается общины, которая третируется какъ ссыльный, для исправляемыхъ духовныхъ лицъ, приходъ (Pönitenzpfarre). По-

<sup>1) 1</sup>асовяоп, стр. 624, прим. 18.

<sup>2)</sup> Richter-Dove, crp. 722, прим. 2. § 230.

<sup>3)</sup> Richter, § 230, прим. 4. Iacobson, II, § 154, прим. 20. Hinschius, Commentar. стр. 51. Hauber, стр. 79.

<sup>4)</sup> Hauber, ibid.

<sup>5)</sup> Richter, § 230, прим. 5. дисовртация.

этому, нъкоторыя законодательства прямо отмънили это наказаніе <sup>1</sup>).

- § 32. Область дисциплины очистительной, вовторых, исчерпывается двумя наказаніями, изъ которыхъ первое представляется болёе мягкимъ въ сравнени съ последнимъ.
- 1) Первое наказаніе, входящее въ эту область, есть такъ называемая недобровольная отсылка на покой (unfreiwillige Emeritirung oder Pensionirung), съ содержаніемъ или пенсіономъ меньшимъ сравнительно съ суммою, слёдующею по общимъ правиламъ объ эмеритуръ и пенсіяхъ <sup>2</sup>).
- 2) Лишеніе должности (Dienstentsetzung, Amtsentsetzung od. Dienstentlassung). Наказаніе это влечеть за собою потерю должности, всёхъ вытекающихъ изъ нея правъ, равно какъ и всёхъ, принадлежащихъ духовному лицу, какъ таковому, привилегій з). Въ нъкоторыхъ мъстностяхъ совершается обрядъ деградаціи, въ случав совершенія духовнымъ лицомъ общаго уголовнаго преступленія, влекущаго за собою смертную казнь или тълесное наказаніе по государственнымъ законамъ законам

i) Richter, § 230, crp. 123. Hinschius, crp. 51.

<sup>2)</sup> Iacobson, crp. 624 H 426. Hinschius, crp. 51.

<sup>3)</sup> Hinschius, crp. 51.
4) Richter, § 230.

<sup>5)</sup> Richter, ibid. Еще Бёмеръ говориль: "in nostris foris, in quibus characterem elericorum indelebilem respuimus, merito abstinendum est a ritibus et formulis, respectum ad illum habent bus et in ecclesia catholica usitatis, quibus quodammodo ipsum characterem delere intendunt". Ius. eccl. protest. T. V. bib. V, tit. XXXVII, § 125, стр. 756.

## ГЛАВА ІУ.

## Исторія особенныхъ церковныхъ наказаній въ русской православной Церкви.

§ 33. Церковная дисциплина (понимая дисциплину въ тъсномъ смыслъ, т. е. какъ совокупность дисциплинарныхъ мъръ противъ лицъ, принадлежащихъ къ клиру), въ Россіи еще менъе, чъмъ въ Византіи, могла оставаться замкнутою въ предъдахъ церковнообщественной жизни. Какъ область дисциплины исправительной, такъ, поздиве, и дисциплина очистительная расширяются далье границъ церковной жизни, переступая сферу церковныхъ отношеній и правъ и включая въ себя несвойственныя имъ черты свътскихъ уголовныхъ наказаній съ различными стёсненіями и ограниченіями для общегражданскихъ правъ, такъ что дисциплина уже прямо превращалась въ уголовную юрисдикцію, переставая быть дисциплиной, какъ совокупностію мірь, вытекающихь изь существа церковнаго общества. Съ подобнымъ расширеніемъ дисциплинарныхъ границъ, не перестаютъ практиковаться и мъры каноническія-частію въ чистомъ, частію въ изміненномъ виді.

Разсматривая исторію отдёльных в дисциплинарно-исправивительных з наказаній русской Церкви, мы замівчаємь въ втой исторіи, вопервыхь, совпаденіе ся съ главными моментами исторіи общихь церковных в наказаній, въ томъ смыслів, что періодъ преобладанія извістных в мірть въ общей церков-

но-судебной практикъ былъ въ тоже время періодомъ преобладанія этихъ наказаній и въ спеціально-дисциплинарной церковной практикъ; вовторыхъ, мы замъчаемъ, что на развитіе и образованіе дисциплинарно-исправительной практиви должно было оказать необходимое вліяніе то положеніе, въ которомъ было поставлено духовенство на Руси, въ отношеніи къ церковной власти, съ древнайшихъ временъ существованія самой Церкви въ Россіи. «Церковніи людіе», во главъ которыхъ стояли духовныя лица, еще въ уставахъ первыхъ князей называются людьми «своими» для епископа: въ случав совершенія проступка подобнымъ лицомъ, епископъ воленъ былъ поступить по своему усмотренію: «во что ихъ обрядитъ». Въ началъ политической и церковной исторіи Руси, епископское усмотрівніе опреділялось, главнымь образомъ, началами національнаго права, также какъ и въ сферъ примъненія общихъ церковныхъ наказаній, хотя и тогда уже епископъ или митрополить, предоставленные собственному усмотренію и руководству признаваемыхъ за высшія началь византійскаго права, могди отъ времени до времени вспоминать о греческихъ членовредительныхъ наказаніяхъ. Разсматривая церковныхъ людей какъ своихъ, представители церковной власти на Руси постоянно брали себь за образецъ, при организаціи церковнаго управленія, тотъ административно-судебный механизмъ, какой существовалъ въ ту или другую эпоху въ государствъ. Такъ, въ періодъ до-московскій, отправленія архіерейскихъ, также какъ и княжескихъ администраторовъ и судей имвли финансовую подкладку. Въ періодъ московскій административно-судебный механизмъ въ государствъ измъняется; являются приказм. вводятся и освящаются закономъ въ свътской судебной практикъ тълесныя наказанія. Это измъненіе должно было отразиться и на церковно-судебной практикъ, тъмъ бодъе, что съ обособленіемъ и закръпощеніемъ сословій, духовенство изъ Фактически-тяглаго класса людей стало юридически кръпостнымъ сословіемъ въ отношеніи къ церковнымъ властямъ 1)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См. З наменскій, Прих. дух. на Руси (Прав. Обозр. за 1867 г. врадь, стр. 193, 214—215).

и это отношение продолжало существовать до позлижищаго времени. Оно не только не поколебалось, напротивъ, еще болъе утвердилось вследствие реформы Петра Великаго, при которомъ, собственно, долженъ бы былъ начаться новый періодъ въ исторической судьбъ духовенства: Церковь, державшая вначаль государство подъ своимъ нравственнымъ руководствомъ, потомъ шедшая рядомъ, рука объ руку съ нимъ, и заимствовавшая изъ этого близкаго сосъдства внъшній блескъ и могущество, при Петр'в подчиняется государству, входить въ государственный организмъ, какъ одна изъ его частей. Отсюда долженъ былъ логически вытекать взглядъ на духовенство, какъ на государственныхъ чиновниковъ. Но этотъ взглядъ отразился лишь на лицахъ высшей церковной іерархіи, а также на лицахъ, занимающихъ какія либо-спеціальныя должности по администраціи церковной и т. п., а не въ отношени къ подчиненному духовенству.

Исчислимъ отдёльныя мёры дисциплины исправительной. 1) Денежныя взысканія. Въ уставъ Ярослава есть нъсколько постановленій, им'єющихъ непосредственное отношеніе къ духовенству. Сюда относятся слъдующія статьи: 1) аже чернецъ или черница, или попъ или попадъя или проскурница впадуть въ блудъ, твхъ судити епископу оприснь мірянъ, и во что ихъ осудить воленъ; 2) аже попъ или чернецъ упіются безъ времени, епископу въ винъ; 3) аже чернецъ или черница разстрижеться, епископу въ винъ, во что ихъ обрядить, и наконецъ 4) общая статья: а что двется въ домовныхъ людяхъ и въ церковныхъ и въ монастыряхъ, а не вступаются княжи волостели въ то, а то въдають епископли волостели и т. д. Такимъ образомъ, во всёхъ приведенныхъ статьяхъ объ отвътственности виновныхъ говорится глухо: «епископу въ винъ, во что ихъ обрядитъ». Но мы имвемъ основание думать, какъ это и было уже замвчено выше, что подъ неопредъленнымъ выражениемъ»: епископу въ винъ», должно быть понимаемо, преимущественно, денежное взыскание, которое не имъло мъста, можетъ быть, только въ тъхъ случаяхъ, когда лицо виновное, по сознанію іерарха, вовсе не могло оставаться въ клиръ, т. є. когда оно подлежало уже не исправительной, а очистительной дисциплинъ.

Оправдываемое началами національнаго права. стремденіе къ переводу по возможности всякой вины на деньги. можно проследить на статью о разстригающемся чернеть. Если въ однихъ спискахъ устава о чернецъ говорится глухо: «епископу въ винъ», то въ другихъ уже коротко и ясно говорится: «аже чернецъ или черница разстрижеться, епископу 40 гривенъ» 1). Въ дальнъйшей исторіи денежныя вамсканія практикуются, обыкновенно, противъ различныхъ опущеній, которыя такъ или иначе сопряжены были съ ущербомъ для архіерейскихъ финансовыхъ интересовъ, наковы напр. утайка вънечной пошлины 2), неплатежъ новичныхъ и перехожихъ гривенъ, почеревныхъ и похоронныхъ денегъ 1). утайка дворовъ дворянскихъ и крестьянскихъ, или церковныхъ пашенныхъ всякихъ угодій 1) и т. п. По инструкціи патріарха Адріана поповскимъ старостамъ, денежный штрафъ является обыкновеннымъ наказаніемъ за различныя преступленія по должности со стороны поповскихъ старость и закащиковъ, а также за нетрезвую жизнь и за держаніе въ домахъ попами и діаконами винной посуды и т. п. 5). По воинскому уставу Петра Великаго, священникъ, за отпущеніе службы Божіей безъ знатной причины, вмісто наказанія, за каждое свое отбытіе обязань быль по одному рублю въ шпиталь давать 6). Денежные штрафы взимались съ священниковъ за укрывательство небывшихъ у исповъди, до трехъ разъ, послъ чего слъдовало извержение изъ священства 7). Иногда даже встрвчаемся съ наказаніемъ, близко подходящимъ къ конфискаціи. Такъ напр., по синодскому

<sup>1)</sup> См. спис. устава по Л'втон. Переясл. сузд.

²) A. H. 1, № 155.

³) A. H. IV, № 151; V, № 244, 290.

¹) A. H. IV, № 240.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> H. C. 3. № 1612.

<sup>6)</sup> Apr. 15.

<sup>7)</sup> Ук. 17 февр. 1718 г. (П. С. З. № 3169).

указу 20 мая 1721 г., архіерен должны были полтвердить священникамъ и прочимъ причетникамъ, дабы они о прописныхъ и утаенныхъ душахъ показали безъ всякой утайки. Если же, говорится въ синодскомъ указъ, они поступять въ томъ неправдою, таковые жестоко накажутся, а именно лишатся сановъ своихъ, и мъстъ, и имънія, и, по безпощадномъ на тёлё наказаніи, порабощены будуть каторжной работъ, хотя бы кто и въ старости не малой быль. А жены ихъ и негодныя къ службъ дъти вышлются въ другія мъста. А обличителямъ оныхъ отдано будеть за правдивое доношение всякое тёхъ обличенныхъ имение, а достойные и на мъста ихъ въ чины церковнаго служенія произведены будуть 1). Во 2-й половинъ XVIII в. кругъ примъненія денежных взысканій долженъ быль нъсколько расшириться вслёдствіе отмёны тёлесныхъ наказаній, которыя въ XVII и XVIII в. в. обывновенно, служили чуть не универсальнымъ декарствомъ противъ большинства болвзней, гивздившихся въ духовенствъ. Указомъ 7 иоля 1767 г. повельно, чтобы священникамъ и јеромонахамъ какъ пристрастных распросовъ, такъ и никакихъ телесныхъ наказаній чрезъ побои въ духовныхъ командахъ отнюдь чинимо не было, а единственно исправляемы бы были, вмёсто тёлеснаго наказанія, приличными духовенству трудами и отръшеніемъ отъ дохода и отъ прихода по разсмотрвнію. Подъ отрвшеніемъ отъ дохода, какъ видно изъ этого же указа, разумълся денежный штрафъ на богадъльни при архіерейскихъ домахъ 2). Въ последнюю четверть XVIII в., при митрополите Августинъ Виноградскомъ, вводится въ употребление денежный штрафъ въ нользу вдовъ и сиротъ духовнаго званія в). Въ «правилахъ для искорененія преступленія» 22 декабря 1823 г. штрафъ въ пользу вдовъ и сиротъ положенъ за неуваже. ніе къ дому Божію и освященнымъ въ ономъ вещамъ, доказанное неблагочинными словами или действіемъ 4), что впо-

¹) II. C. 3. № 3787.

<sup>2)</sup> П. С. З. № 12909, см. также № 14207.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Розановъ, Истор. моск. епарх. управ. ч. III, стр. 75.

<sup>4)</sup> II. 6. (II. C. 3. № 29711).

следствіи отменено уставомъ духовныхъ консисторій. Кроме того, денежные штрафы взимались, обыкновенно, съ лицъ, занимавшихъ особыя административныя и судебныя должности, за преступленія по служов. Въ 1831 г. 14 ноября высочайше утвержденнымъ мнёніемъ государственнаго совёта опредёлено взысканіе денежныхъ пеней замёнять выговорами для чиновниковъ губернскаго и уёзднаго управленія въ такихъ случаяхъ, когда пеня слёдуеть за медленность и нерадёніе по служов. Синодскимъ указомъ 9 марта 1836 года законъ этотъ распространенъ также и на лицъ, занимающихъ должности по духовному вёдомству, соотвётствующія должностямъ губернскаго и уёзднаго управленія, каковы: присутствующіе въ духовныхъ консисторіяхъ, духовныхъ правленіяхъ и попечительствахъ о бёдныхъ духовныхъ правленіяхъ и попечительствахъ о бёдныхъ духовнаго званія, благочинные и депутаты 1).

Въ исторіи денежныхъ наказаній въ русской Церкви заслуживаетъ быть отмъченнымъ то обстоятельство, что денежныя взысканія не исключали одновременнаго примъненія другихъ наказаній: виновный, независимо отъ денежной пени, подвергаемъ былъ нерѣдко напр. запрещенію <sup>2</sup>), тълесному наказанію <sup>3</sup>), подначальству и запрещенію, или запрещенію и смиренію <sup>4</sup>), даже лишенію должности <sup>5</sup>).

2) Тълесныя наказанія. Въ историческихъ памятникахъ прошлаго времени встрѣчаемъ любопытные примѣры примѣненія церковною властію тѣлесныхъ наказаній, и притомъ, на первыхъ порахъ, греческихъ уродующихъ членовредительныхъ наказаній. Таковъ расказъ нашихъ лѣтописей о «звѣрондивомъ» епископѣ Өеодорѣ и о судѣ надъ нимъ кіевскаго митрополита Константина 6). У Өеодорца, за его беззаков-

¹) Ук. 9 марта 1836 г. (П. С. З. № 8953).

³) A. H. V, № 183.

<sup>\*)</sup> A. M. IV, 151.

А. И. V. № 244. Инстр. патр. Адріана. (П. С. 3. № 1612).

<sup>\*)</sup> Кошихинъ, гл. XIII, ст. 7.

<sup>4)</sup> Лаврент. подъ 6677 г.: "Въ тоже лъто чюдо створи Богь и святал Богородица володимерская: злаго и пронырдиваго и гордаго лестьца, джаго владику Осодорца изъ Володимеря.... не всхотъ послушати христолюбиваго квал Андръя, веляща ему идти ставиться къ митрополиту къ Кыеву, и не всхо-

ныя дъйствія, быль уръзань языкь, отнята правая рука и выколоты глаза. Князю Андрею въ лътописныхъ расказахъ приписывается лишь преданіе виновнаго епископа митрополичьему суду: самый судъ и приговоръ представляются дъдомъ самого митрополита. Но примъръ наказанія, присужденнаго несчастному епископу Өеодору, представляется, во всякомъ случав, если не исключительнымъ, то, покрайней мъръ, выходящимъ изъ ряда обыкновенныхъ наказаній, имъвшихъ мъсто въ церковно-судебной практикъ того времени, и объясняется до нъкоторой степени чрезвычайнымъ характеромъ преступленій Өеодорца. Только впоследствій телесныя наказанія стали обычнымъ явленіемъ въ практикъ церковной, но уже въ смыслъ просто бользненныхъ наказаній, а не членовредительныхъ. Уже о московскомъ митрополить Іонь разсказывается, что онь «со архіепископы и епископы и со всемъ священнымъ соборомъ, завеща въ архіепископіяхъ по всёмъ церквамъ митрополіи своея завъщаніе нъкое. Нъцыи же клеветницы, пришедше ко Іонъ митрополиту, глаголаша, яко Пафнутій игуменъ, иже въ Боровцъ, сопротивное завъщанию твоему творитъ въ монастыръ своемъ. Пафнутій, приведенный къ митрополиту, отвіналь ему негладостні и не подпадательно, яко же подобаеть гладостно и подпадательно къ великовластнымъ

ть, наче же Богу не хотящю его и святьй Богородиць, изверже его изъ земл'в ростовьскы, отъиметь отъ него умъ, также и надъ симъ створи Богъ, отъя отъ него умъ. Князю же о немъ добро мыслящю и добра ему хотящю, сь же не токмо не восхоть поставленья отъ митрополита, но и церкви всф въ Володимери затворити и ключа церковны взя, и не бысть ни звоненья, ни пънья по всему граду.... Много пострадаща человецы отъ него, въ держаньи его, и сель изнебывши, и оружья, и конь, другіи же и роботы добыша, заточенья же и грабленья; не токмо простъцемъ, но и мнихомъ, нгуменомъ и еребмъ безъмилостивъ сый мучитель, другымъ человъкомъ головы поръзывая и бороды, инымъ же очи выжигая и языкъ уръзая, а иныхъ распиная по степт и муча немилостивить, хотя исхитити отъ всехъ имънье: имънья бо бъ не сыть, акы адъ. Посла же его Андръй митрополиту въ Кыевъ. митрополить же Костянтинъ повель ему языкъ уръзати, яко злодью и еретику, и руку правую утяти, и очи ему выняти, занехулу измолви на св. Богородицю". Ср. Ипатіев. стр. 102 (П. С. Р. Л. Ц). Л'ятопис. Переясл. сузд. изд. кн. Оболенскаго, стр. 76-78 и др. летописи.

глаголати, и за то быль біень жезліємь и завлючень вы темницу, изъ которой выпущенъ, принесше покаяніе» 1). Практика XVI и XVII вв. представляетъ широкое примъненіе телесных наказаній надъ духовными лицами 2). При патріарх в Никон в послышались сильныя жалобы на тяжесть наказаній виновнымъ священцикамъ: цепи, батоги и т. п. 1). Но особенную распространенность телесныя паказанія пріобрътаютъ въ XVIII стольтіи: «безпощадное на тълъ наказаніе» является какимъ-то универсальнымъ лекарствомъ противъ бользней духовенства. Въ архіерейскихъ грамотахъ первой половины XVIII в. вездё читаемъ устращительныя угрозы за неисполнение распоряжений «наижесточайшимъ на тълъ наказаніемъ». Въ резолюціяхъ по деламъ постоянно встрачается опредъленіе: «учинить жестокое наказаніе плетьми на страхъ, дабы какъ ему, виновному, такъ и другимъ такихъ продерзостей чинить было неповадно», или: «бить плетьми нещадно на страхъ, дабы на то смотря и другіе чинить не дерзали», «наказаніе плетьми пріумножить». Весьма часто діло доходило даже до жестокихъ пытокъ, такъ что и внутренностямъ являтися 4). Тълесныя наказанія разнообразились: плети, батоги, шелепа, цъпки (т. е. плети съ нъсколькими на концахъ хвостами изъ пеньки, которые, для большей упругости, намачивались въ горячей смолв), закование въ цепи и оковы 5). Разныя орудія наказанія показывались въ отчетахъ консисторскихъ оффиціально, какъ статья расхода.

Тълесному наказанію подвергались всъ безъ различія са-

<sup>1)</sup> Калачовъ, О значенін кормч. книги. прилож. стр. 4.

²) A. H. IV, №№ 151, 203; V, № 162; A. Ə. IV, №№ 114, 334.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Соловьевъ, Истор. Россіи, XIII, стр 147. Знаменскій, Руководство къ русской церк. исторіи, Казань, 1570, стр. 278.

<sup>4)</sup> Знаменскій, О приход. духов. со врем. реф. стр. 596.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) Заключеніе въ оковы рѣдко, впрочемъ, имѣло значеніе наказанія въ собственномъ смыслѣ: обыкновенно оно относилось къ аресту или содержанію подсудимаго, для котораго наказанія были еще впереди. Роза новъ, Исторія москов епарх. управ. ч. 1. стр. 128.

<sup>6)</sup> Знаменскій, ibid. стр. 605.

на 1) и пола 2). Наконецъ, въ 1767 году св. синодъ усмотрълъ, что «во многихъ епархіяхъ и монастыряхъ священнослужителямъ за происходящіе отъ нихъ проступки отъ духовныхъ командировъ, равно какъ бы и въ свътскихъ командахъ подлому народу телесныя чинятся наказанія и пристрастные распросы, чрезъ что духовенство, а особливо священнослужители, теряють должное по характеру своему отъ общества почтеніе, паствъ же ихъ подается не малый соблазиъ и причина къ презрънію. А какъ нынъ, разсуждаетъ синодъ, по монаршимъ Ея Величества узаконеніямъ и въ свътскихъ судахъ падшихъ въ преступление повелено отъ онаго отвращать паче милосердіемъ и ув'вщаніемъ, нежели строгостію и кровопролитіемъ, да и на поднесенномъ отъ св. синода докладъ высочайшею Ея И. В. конфирмацією 11 апр. 1766 г. точно повелёно изъ синода дать наставленіе властямъ по епархіямъ, чтобы взысканія всегда были соображаемы по духовенству съ человъческими немощами и съ добрымъ въ священствъ поведеніемъ, почему и исправленія возлагать умъренными епитиміями или деньгами на богадъльни при домахъ архіерейскихъ, - того ради приказали: къ синодальнымъ членамъ и къ прочимъ епархіальнымъ архіереямъ, въ ставропигіальныя давры и въ монастыри ко властямъ съ братією послать указы, въ которыхънаписать, дабы священникама и іеромонахама какъ пристрастныхъ распросовъ, такъ и никакихъ телесныхъ наказаній чрезъ побои въ духовныхъ командахъ отнюдь чинимо не было, а единственно исправляемы бы были вмёсто тёлеснаго наказанія приличными духовнеству трудами и отръшеніемъ отъ дохода и отъ прихода по разсмотрънію. А если кто изъ оныхъ священно-

<sup>4)</sup> Монашествующимъ, впрочемъ, во время наказанія, оказывали аттенцію, а именно указомъ 1738 г. декаб. 10-го наказанія тёлесныя велёно имъ чинить при собраніи всёхъ обрётающихся въ монастырё монаховъ, однако, въ особенномъ мёстё, дабы не всякій мірянинъ, а напначе пріёзжій, видёть могъ, что монахъ тёлесно наказывается. Чтен. въ общ. любит. дух. просвёщ, кн. VII, стр. 82.

<sup>&</sup>quot;) См. у Розанова, въ "Исторіи москов. епарх. управл." примѣры наказанія тѣлеснаго надъ такими лицами, какъ пуменья. ч. II, прим. 303.

служителей по винамъ своимъ въ криминальныхъ дълахъ подлежательны окажутся до свётскаго суда, въ такомъ случав поступать по прежде посланнымъ изъ св. синода указамъ» 1). Указомъ 20 мая 1771 года изъятіе отъ телесныхъ наказаній распространено на протодіаконовъ, іеродіаконовъ и діаконовъ 2). Упомянутыми указами положенъ конецъ примънению тълесныхъ наказаний надъ священнослужителями въ церковно-судебной практикъ. Наказанія же тълесныя, по приговору свътскихъ судебныхъ установленій, за совершеніе духовными лицами уголовныхъ преступленій, отмінены окончательно 22 мая 1811 года 3). Да и въ самой практикъ духовнаго въдомства тълесныя наказанія перестали назначаться какъ наказанія въ собственномъ смысль, т. е. по судебному приговору: произволъ того или другаго власть имъющаго лица могъ воскресить и действительно продолжалъ вызывать къ жизни обычныя прежде телесныя наказанія до самаго конца XVIII стольтія 4). Таковъ. въ краткихъ чертахъ. историческій ходъ телесныхъ наказаній надъ духовными лицами въ русской Перкви. Замечательно, что церковная власть въ Россіи, независимо отъ примъненія ею телесныхъ наказаній по ея собственнымъ судебнымъ приговорамъ, неръдко являлась даже въ роли исполнительницы приговоровъ этого рода, постановленныхъ свътскими присутственными мъстами 5).

3) Монастырское подначальство. Въ примъненіи къ духовнымъ лицамъ, монастырское подначальство явилось въ судебной практикъ русской Церкви съ тъми же чертами, какія указаны были въ главъ IV-й перваго отдъла, когда ръчы пла о подначальствъ, какъ объ одномъ изъ общихъ церковныхъ наказаній. Подначальство, по его основной идеъ, было не чъмъ инымъ, какъ модификацією открытаго церковнаго

¹) II. C. 3. № 12909.

²) Ibid. № 13609.

¹) Ibid. № 19885.

<sup>4)</sup> З наменскій, О приход. духов. стр. 658.

в) Опис. дёлъ и докум. хран. въ синод. арх. № 272; Ср. Знаменскій, О приход. духов. стр. 394.

покаянія, съ поступленіемъ виновнаго подъ духовное руководство лица добраго и крѣпкожительнаго <sup>1</sup>). Какъ и въ отношеніи къ мірянамъ, подначальство здѣсь точно также, обыкновенно, утрачивало свой первоначальный смыслъ, превращаясь въ «смиреніе». Духъ крѣпостнаго права, которымъ проникнуты были дѣйствія монастырскихъ властей въ отношеніи къ лицамъ, сидѣвшимъ на монастырскихъ земляхъ <sup>2</sup>), легъ также въ основаніе дисциплинарныхъ мѣръ надъ лицами, принадлежавшими къ самому составу монастырской братіи <sup>3</sup>), а отсюда, весьма естественно, долженъ былъ отразиться и на подначальствѣ лицъ, отправляемыхъ для исправленія въ монастыри, дисциплинарная практика которыхъ уже утвердилась на извѣстныхъ началахъ.

Содержаніе въ монастырской хлібнь, мукосьяніе, выгребаніе пепла изъ печи и тому подобныя грязныя работы назначались, обыкновенно, лицамъ подначальнымъ, которыя, притомъ, производили эти работы въ оковахъ или кандалахъ \*).

 <sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Доп. А. И. I, № 35; XI, № 11. А. И. V, № 194. А. Э. III, №№ 104, 147, 198, 249.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. напр. приговоръ монастырскаго собора о запрещеніи кормчества и игры картами и зернью; виновныхъ смирять монастырскимъ смиреніемъ бить плетьми нещадно, да пени править по 2 рубли 4 алт. 1<sup>1</sup>/<sub>2</sub> деньги. А Ю. № 69.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ibid. № 70: приговоръ монастырскаго собора о поръзаніи ножемъ старца Манассіи. Архимандрить съ братьею на соборъ приговорили: старца-Игнатья за то, что онъ пьянскимъ обычаемъ старца Манасію ръзалъ ножемъ, смирять плетьми. Въ 1582 году кириллобълозерскаго монастыря игуменъ съ братіею подали царю челобитную на своевольство старца Александра, который игуменовъ и соборныхъ старцевъ лаетъ блядиными дѣтьми, а иныхъ старцевъ изъ собору выметалъ и къ морю разослать, а прочую братію служебниковъ и крылошанъ колеть остномъ и бъетъ плетьми безъ нашего игуменскаго и старческаго совъта, и на чѣпь и въ желѣза сажаетъ. А. И. 1, № 212.

<sup>4)</sup> Въ 1632 году патріархъ распорядился одного священника держать въ хлѣбнѣ сковавъ и сѣять на братью мука годъ, приказать его беречь старцу добру и искусну, чтобы онъ постъ и молитву и поклоны говорилъ по монастырскому чину. А. Э. Ш., № 198. Нѣсколько ранѣе дьячекъ Семейка за найденныя у него гадальныя тетради быль подвергнутъ заключеню въ монастырь, гдѣ велѣно было сковать его въ ножныя желѣза и держать въ монастырскихъ черныхъ службахъ годъ. Іbіd. № 176. Въ 1683 году епископъ вологодскій Симонъ снялъ съ одного священника скуфью, велѣлъ.

Подначальство, большею частію, соединялось съ вапрещеніемъ въ священнослуженіи и иногда съ денежнымъ штрафомъ <sup>1</sup>). Сравнительно большая или меньшая грубость монастырскаго смиренія вполнѣ зависѣла отъ личности, вопервыхъ, духовнаго судьи, постановляющаго приговоръ о содержаніи въ монастырѣ и, вовторыхъ, отъ личности исполнителей этихъ приговоровъ—монастырскихъ властей. Безграничный произволъ, не регулируемый никакимъ закономъ, могъ и въ XVII столѣтіи принять формы, близкія къ дѣяніямъ знаменитаго «звѣроядиваго Өеодорца» епископа <sup>2</sup>): «смиреніе» становилось уже, конечно, внѣ всякой связи съ подначальствомъ въ его первоначальномъ смыслѣ и прямо переходило—мало сказать въ тѣлесное наказаніе, правильнѣе будетъ выразиться—въ рядъ тѣлесныхъ наказаній, одно другаго мучительнѣе и позорнѣе.

Въ XVIII столътіи подначальство сохраняеть вполнъ тъ черты, съ какими оно являлось въ XVII в. Бълое духовенство посылалось въ монастыри иногда на опредъленный срокъ, на полгода, на годъ, или неопредъленно до указа,

остричь и послаль въ кирилловъ монастырь подъ началь. Изъ челобитной дътей этого пона Григорья видно, что отець ихъ сидъль за рѣшеткой и помираль голодною смертію. Доп. А. И. Х. № 108. Инструкцією новгородскаго митрополита Евфимія предписывалось: "а которые попы и дьяконы учнуть на кабаки ходить и бражничать, и на тѣхъ попахъ и дьяконахъ велъть править пени въ первые по полтинъ, въ другой рядъ по рублю, въ третьи по два рубли по четыре алтына и по двъ деньги, да ихъ же отсылать подъ началь въ монастыри на недълю и больше и велъть съять мука\*. А. И. V. № 244.

¹) A. H. V. № 183, A. J. IV. №№ 334 H 335.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Такъ напр., архіепископъ коломенскій Іосифъ, когда начиналь кого либо смирять, кричалъ: "кто васъ у меня отниметъ? не боюсь я никого; пи дарь, ни патріархъ васъ у меня не отнимутъ". Тутъ пускали въ дѣло шелена и плети, сажали на цѣпи, дня по три ѣсть не давали, холодною водою со снѣгомъ за заутреней соборныхъ поповъ и пѣвчихъ знобили, водою польвали, снѣгъ за пазуху клали; какого-то Петрушу Кириллова самъ архіерей па молебиѣ въ соборной церкви зашибъ до крови; поповъ билъ плетьми нагихъ до крови и приговаривалъ: "бей гораздо, мертвые наши". Соловьевъ Исторія Россіи, ХІІІ, стр. 149. Подобныя же дѣйствія поставлены въ вину патріарху Никону, при его низложеніи. См. Прод. Др. Р. Вивл. ІІІ, стр. 406—408.

«донелъже въ чувствіе придеть», или: «донелъже отъ пьянства престанетъ и покажетъ воздержное житіе». Подначальный священнослужитель обязывался иногда служить въ монастырской церкви, но большею частію подвергался лишенію всякаго права священнослуженія 1); нікоторымъ, при запрещении священнослужения, дозволялось участие въ богослужебныхъ дъйствіяхъ, какъ-то: чтеніе и пъніе, а другимъ назначалось исполнение при богослужении опредъленнаго числа земныхъ поклоновъ; иные посылались въ монастырь въ черную работу, какъ-то: рубить дрова, носить воду, свять муку 2). Работы неръдко производились въ цъпяхъ 3). Мъра «смиренія» не опредълена была законными предълами и въ большинствъ случаевъ зависъла отъ степени нравственнорелигіознаго возмущенія, какое производиль въ душ'в начальствующаго лица тотъ или другой поступокъ подчиненнаго: стало быть, какъ характерно замвчаетъ г. Знаменскій, здвсь была душа мъра 4). Грубость «смиренія» по прежнему могла въ значительной степени зависъть и отъ личности монастырскихъ властей, подъ контролемъ которыхъ наказаніе должно было приводиться въ исполнение 5).

Съ конца XVIII и особенно съ начала XIX столътія монастырь, какъ мъсто прохожденія подначальства, сталъ неръдко замъняться архіерейскимъ домомъ. Положеніе содержимыхъ здёсь лицъ было не менъе тяжко и унизительно, чъмъ и въ монастыряхъ 6).

<sup>1)</sup> Знаменскій, О приход. духов. стр. 603-609.

<sup>2)</sup> Розановъ, Истор. москов. епарх. упр. П, стр. 130.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Тамъ-же, стр. 129.

<sup>4</sup> Стр. 599.

<sup>5)</sup> Въ деле 1791 года объ одномъ московскомъ священнике, сосланномъ въ перемышльскій монастырь, читаемъ, что тамошній игуменъ Иннокентій инымъ сосланнымъ головы и бороды брилъ, а прочихъ, къ деревянной стень приставя, ниткою подъ бороду запечатывалъ и часа по четыре и боле въ летнее время, на солнце ставя, морилъ. Знаменскій, стр. 658.

<sup>6)</sup> П. С. З. №№ 19387, 29711. Разсказывають объ одномъ епископъ, который заставиль содержащихся въ его архіерейскомъ домѣ лиць выкопать пруды, имъвшіе видь начальныхъ буквъ его титула и имени. З на м е нс в і й, стр. 610.

Превращаясь въ «смиреніе» и тъмъ самымъ сближаясь съ тълесными наказаніями въ техническомъ смыслъ, монастырское подначальство, кромъ того, переходило въ исторіи весьма неръдко въ лишеніе свободы, не поставленное въ какое либо соотношеніе съ исправительными цълими 1).

4) Временное запрещеніе. Церковь русская, конечно, съ самыхъ первыхъ временъ своего существованія, приняла это наказаніе въ свою практику, какъ наиболѣе соотвѣтствующее особому положенію духовныхъ лицъ въ составѣ Церкви. Свидѣтельства о примѣненіи этого наказанія встрѣчаемъ въ лѣтописяхъ ²), въ памятникахъ древнѣйшаго церковнаго законодательства ³), въ постановленіяхъ соборовъ русской помѣстной Церкви ⁴), въ граматахъ русскихъ митрополитовъ и патріарховъ ⁵) и проч. Какъ наказаніе, временное запрещепіе пріостанавливало права священнослужебныя, касаясь въ тоже время должностныхъ правъ є). Но должностныя права вътѣсномъ смыслѣ могли быть выдѣлены изъ общей совокуп-

<sup>1)</sup> Такъ, заключеніе монастырское встрѣчается съ значеніемъ пожизненнаго лишенія свободы. См. Опис. д. и док. синод. арх. №№ 119, 276, 380 в др. Ср. З наменскій, О приход. духов. со времени реформы Петра, стр. 607—608. Бывъ поставлено внѣ соотношенія съ цѣлями исправительными, лишеніе свободы могло и не связываться съ монастыремъ, какъ мѣстомъ заключенія. Таково содержаніе въ колодничей, которое, въ свою очередь, имѣло различныя степени. См. у З наменскаго, стр. 607. Одинъ изъ древнѣйшихъ примѣровъ этого рода наказанія можно видѣть въ соф. 2 лѣтоп. подъ 6990 г. (П. С. Р. Л. VI).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Воскрес. летоп. подъ 6788 г. Никон. подъ 6565 и 6665 гг.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>. Прав. митроп. Іоанна (34 и 35), отвъты Няфонта на вопросы Кирика.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Стогл. гл. XXVIII, XXX, XLI; дѣян. виленск. соб. А. И. I. № 289; великій москов. соб. Доп. А. И. V. № 102, дѣян. X и проч.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) О возбраненіи отъ священства ради познанія и пользы духовной говорится напр. во всёхъ "духовныхъ граматахъ" русскихъ іерарховъ. Сиграм. Фотія, П. С. Р. Л. VI, стр. 146, митр. Макарія, А. И. І. № 172 патр. Іова и Іоасафа, Пр. Др. Рос. Вивд. VI.

<sup>6)</sup> Постан. виленск. соб. 1509 г.: "аще ли священникъ начиетъ долъ свой держати въ небреженіи, безчинно, или церковныя хвалы, божественныя службы не будетъ полнити по уставу, или упиватися начнетъ: по правильному завъщанію у таковаго безчинника имамы церковь отняти и отлучити его на время". А. И. I, № 289.

ности правъ клерикальныхъ въ особую группу, что давало содержаніе особой форм'в наказанія, выработанной русскою жизнію и не стоящей въ связи съ началами каноническаго законодательства: мы говоримъ объ удаленіи от должности. Впрочемъ, такъ какъ наказаніе это не ставилось, обыкновенно, въ соотношение съ исправительными цалями, то оно, съ большимъ удобствомъ можетъ быть разсмотрено при обозрвній дисциплины очистительной. Временное запрещеніе, какъ наказаніе чисто духовное, не выходящее изъ предвловъ церковной жизни, уже въ первыхъ памятникахъ русскаго церковнаго законодательства ставится наряду съ тою епитимією, которую мы разсматривали въ отдълъ объ общихъ церковныхъ наказаніяхъ: покрайней мъръ, видно, что на то и другое наказаніе практика смотрела подъ приблизительно равнымъ угломъ, - это подтверждается отвътомъ Нифонта новгородскаго на одинъ изъ вопросовъ Кирика 1). Сближение между запрещениемъ священнослужения и между енитимією, воздагаемою на мірянина, поведо къ тому установившемуся въ практикъ обычаю, что лицо духовное, подвергшееся запрещенію священнодъйствія, разсматривалось лишеннымъ права приступить къ таинству причащенія 2).

<sup>\*)</sup> Спис. новгор. кормч. гл. 1-4; сн. номок. при больш. требн. пр. 144. "Прашахъ владыки: аще человъкъ блюеть причащався? аще, рече, оть объвденіа или піанства блюеть, 40 дней епитимья; аще ли отъ возгнушенія 20 дній; аще ли отъ напрасныя бользни-миве. Аще ли нопъ, да такоже 40 дній не служить со инъмъ воздержаніемъ; аще по нужъ, яко не вого нарядити служить за ся, да не служить съ неделю и паки начнеть служити опитемью держа отъ меду, отъ мяса, отъ молока". См. у Пр. Макарія, Исторія, ІІІ, прим. 294.

<sup>2)</sup> Это видно изъ исторіи препод. Іосифа волоцкаго и Максима Грека (ibidem, IV, стр. 144 и 192). Стоглавый соборъ постановиль: "а которые священники или діаконы, по первомъ и по второмъ наказаніи отъ протопоновъ, учнутъ прекословити, и не повиноватися и о церковномъ чину не учнуть брежти, и протопономъ о такихъ безчинникахъ святителемъ извъщати, и тымъ пономъ и діакономъ отъ святителей быти въ духовномъ запрещении отъ церкви въ отлучении по священнымъ правидамъ. А которые протопопы сами учнутъ упиватися и безчинствовати и о соборномъ и о церковномъ чину не брежти, и священникомъ о тьхъ протопонъхъ извъщати святителемъ и имъ протопономъ отъ святите-

Временное запрещение въ истории редко встречается въ своемъ чистомъ, не смешанномъ съ другими наказаніями, виль: одного запрещенія казалось недостаточно, и потому запрещение подкрыплялось, такъ сказать, то денежными пенями, то, всего чаще, монастырскимъ подначальствомъ и смиреніемъ. Подобно тому какъ монастырь сділался обыкновеннымъ мъстомъ для прохожденія покаянія мірянами,точно также монастырь, обыкновенно, служиль и містомь содержанія диць, подвергшихся временному запрещенію священнослуженія. Не ранве начала XVIII стольтія входить въ обычай соединять запрещение священнослужения съ низведеніемъ на причетническую должность 1). Синодскимъ указомъ 14 сентября 1765 г. постановлено, что запрещение священнослуженія можеть быть назначаемо епархіальною властію, безъ снесенія съ синодомъ, каковое снесеніе признано необходимымъ только по дъламъ объ изверженіи: въ подобнаго рода дълахъ, которыя должны повлечь за собою изверженіе, епархіальнымъ архіереямъ, въ силу упомянутаго синодскаго указа, поставлено въ обязанность, запретя виновнымъ священнослужение, но не лишая чиновъ вовсе, присыдать въ синодъ обстоятельные экстракты, съ приложеніемъ своего мнівнія 2). Такимъ образомъ, установлены опредъленныя начала относительно временнаго запрещенія въ священнослужении, не какъ наказания, а какъ мъры пред-

ля быти въ великомъ запрещеніи и въ конечномъ отлученіи по божественнымъ же священнымъ правиламъ». Гл. XXVIII, стр. 96 по изд. К о жанчив. Въ 1634 году отправленъ былъ въ сійскій монастырь, за безчинство, суздальскій архіепископъ Іосифъ съ тѣмъ, чтобы онъ жилъ въ особой кель безвыходно подъ крѣпкимъ началомъ; замѣчательно здѣсь то, что архіепископу разрѣшается причаститься только въ случаѣ опасности смерти. А. Э. III, № 249.

<sup>4)</sup> Въ 1721 г. двумъ священникамъ, оговореннымъ въ расколъ, съ синодъ опредълилъ, лучшаго ради исправленія и всегдашняго въ несумия тельномъ св. Церкви покореніи содержанія, быть до указу въ Москвѣ прв церквахъ церковниками, подъ особымъ наблюденіемъ, а за расколъ, прежде содержимый ими и за другія доказанныя допросами продерзости, аки бы св. Церкви противности, отъ священнодѣйствія ихъ отрѣшить и не священнодѣйствовать имъ до указу. Опис. дѣлъ и док. син. арх. № 362.

<sup>\*)</sup> II. C. 3. № 12471.

варительной, налагаемой не по суду, а административнымъ порядкомъ, и имъющей мъсто до окончательнаго судебнаго приговора. Итакъ, въ XVIII столътіи практикуются слъдующіе виды запрещенія: 1) запрещеніе, въ его чистомъ, такъ сказать, видъ, т. е. пріостановка правъ священнодъйствія; наказаніе это сопровождалось лишеніемъ дохода по церкви, права благословенія рукою, ношенія рясы и т. п.; 2) запрещеніе съ содержаніемъ виновнаго въ монастырскомъ подначальствъ, или, впослъдствіи, въ архіерейскомъ домъ; 3) запрещеніе съ низведеніемъ въ причетническую должность на срокъ и 4) запрещеніе въ смыслъ административной мъры, имъющей мъсто до окончательнаго ръшенія дъла судомъ 1).

Указомъ 22 марта 1800 года предписано умершему подъ запрещеніемъ священнослуженія отказывать въ священническомъ погребеніи <sup>2</sup>). Синодскимъ указомъ 30 іюля 1821 года постановлено: отъ священноицерковнослужителей, кои, находясь подъ судомъ, удалены отъ своихъ должностей, равно какъ и отъ тѣхъ священнослужителей, кои низведены въ причетническія должности, отбирать ставленныя граматы и другіе виды на званіе, для храненія при дѣлахъ, возвращать же ихъ тогда, какъ они опредѣлены будутъ къ должностямъ своего сана и чина <sup>3</sup>). Въ высочайше утвержденныхъ по синодскому докладу «правилахъ для искорененія преступленій» 22 декабря 1823 г. <sup>4</sup>) сдѣланы были слѣдующія постановленія относительно изслѣдуемаго наказанія:

1) Отръшеніе отъ мъста и опредъленіе, по запрещеніи священнослуженія, въ причетническую должность, впредь до оказанія искренняго раскаянія и совершеннаго исправленія, положено для тъхъ священниковъ и діаконовъ, которые въ церкви, или внъ ея, въ священномъ облаченіи дерзнутъ совершить богослуженіе (за исключеніемъ литургіи,

<sup>4)</sup> Ср. Розанова, Ист. моск. епарх. управл. ч. III, стр. 76-77.

²) II. C. 3. № 19337.

<sup>8)</sup> Ibid. № 28713.

<sup>4)</sup> Ibid. Nº 29711.

въ каковомъ случав виновному угрожается извержениемъ) въ нетрезвости, и притомъ обличены въ этомъ преступленіи въ первый разъ. Причетниковъ въ этомъ случав опредвлено посы дать на извъстное время для исправленія въ монастырь, съ употребленіемъ вь черныя работы 1); 2) временному же запрещению съ низведениемъ въ причетническую должность опредълено подвергать тъхъ изъ священниковъ и діаконовъ, которые въ нетрезвомъ видъ неблагочинными словами окажутъ неуважение къ дому Божию и къ освященнымъ въ ономъ вещамъ, если преступление этого рода учинено во второй разъ; совершение означеннаго преступления въ первый разъ должно наказываться заключеніемь въ монастыр'в на три или четыре мъсяца 2), - послъдніе, такимъ образомъ, признано закономъ болве легкимъ, сравнительно съ низведеніемъ, по запрещеніи священнослуженія, въ причетники; 3) священникъ или діаконъ, подпавшій запрещенію священнослуженія и опредъленію въ причетники, когда окажеть искреннее раскаяніе, разръшается въ священнослуженіи п вновь опредвляется въ прежнюю должность на праздное мвсто, но, приэтомъ, епархіальному начальству вмінено въ обязанность тщательно испытывать «основательность» исправленія. Исправившемуся должно назначаться такое місто. гдъ бы онъ могъ находиться подъ ближайшимъ и бдительнымъ надзоромъ благочиннаго или другаго протојерея, или священника дознанной честности, или опредълить его на праздное мъсто для исправленія должности сперва токмо на нъсколько місяцевь съ тімь, чтобы онъ втеченіе сего времени самымъ дёломъ оказалъ себя исправнымъ и получилъ отъ прихожанъ одобреніе къ совершенному утвержденію его на семъ мъстъ 3); 4) о подвергаемыхъ запрещению священнослуженія съ определеніемъ въ причетники, какъ равно и о заключаемыхъ въ монастыри, постановлено, что если подобныя лица имъли знаки отличія орденскіе, или изъ уста-

<sup>1)</sup> Пп. 3 и 5.

<sup>3)</sup> II. 8.

<sup>3)</sup> II. 10.

новленныхъ для бълаго духовенства, въ такомъ случаъ, при отсылкъ къ наказанію, они обязываются подпискою знаки отличія не употреблять впредь до разрѣшенія; въ то же время консисторія представляєть св. синоду на разсмотрѣніе съ мнѣніемъ, можетъ ли наказываемый, смотря по роду преступленія и по благонадежности его къ исправленію, сохранить данный ему знакъ отличія, или надлежитъ снять оный, въ каковомъ случаъ синодъ долженъ испрашивать высочайшаго разрѣшенія 1).

§ 34. Въ области очистительной дисциплины, прежде всего останавливаетъ наше вниманіе то наказаніе, которое развилось въ дисциплинарной практикъ русской Церкви, благодаря особенному строю церковно-приходскихъ обществъэто именно: 1) лишение должности. Должность можеть быть понимаема какъ въ тёсномъ смыслё, въ смыслё особаго достоинства или особаго положенія по церковному управленію (поповскіе старосты, закащики и т. п.), такъ и въ болве общирномъ, именно въ смыслв опредвленнаго мъста служенія при извъстной церкви или извъстномъ приходъ. Что касается лишенія должности въ первомъ смыслъ то наказаніе это имьло очистительное значеніе не для самаго, клира, не для церковной іерархіи, какъ совокупности лицъ, имъющихъ одну изъ степеней священства, а для церковноадминистративнаго механизма, очищая этотъ механизмъ отъ негодныхъ элементовъ 2). Что же касается лишенія должности въ последнемъ, более обширномъ смысле, то оно развилось въ связи съ свободнымъ правомъ выбора священнослужителей церковно-приходскими обществами. Имъя свободное право выбора, или даже найма священно и церковно-

<sup>&</sup>quot;) п. 9.

<sup>•)</sup> Такъ напр. патр. Никонъ даетъ полномочіе игумену Каллисту: "безчинныхъ, яко поповъ, сице и чернцовъ и черницъ по подобающему духовному чину наказовати и карати, да не щебечетъ безчинство; къ симъ, ихъ же хощетъ, игуменовъ и протопоповъ безчинныхъ, подъ тою епископіею сущихъ, отъ мъстъ ихъ отставляти и иныхъ благочинныхъ и въ дълъ Божіи тщаливыхъ, вмъсто ихъ, на тая духовная начальства устрояти". Пр. Др. Рос. Вивл. III, стр. 17.

служителей, общины могли и отказывать имъ отъ прихода. Въ порядной священника съ прихожанами (1588 г.) читаемъ: «а безъ вины намъ его отъ церкви Божіей не отставити» 1). По справедливому замѣчанію одного изъ нашихъ изследователей <sup>2</sup>), въ древней Руси значительно поколебалась та твсная связь, которая установлена каноническимъ законодательствомъ между саномъ и должностію, такъ что посвященіе сділалось фактически абсолютнымъ. Немного было пользы отъ того, что владыка посвящалъ ставленниковъ только въ извъстныя церкви, такъ какъ, вслъдствіе неудовольствія наствы, дух. лица легко теряли свои мъста и, такимъ образомъ, все-таки оставались при одной способности къ священнодъйствію. «Сужденіе поповъ безъ святительскаго суда» вызывало отъ времени до времени обличительныя посланія русскихъ іерарховъ 3), но, благодаря существующимъ возэрвніямъ относительно возможности раздвльнаго, такъ сказать, существованія сана и должности, сама власть церковная усвоила это раздёльное представленіе, отказывая виновнымъ отъ мъста и оставляя неприкосновеннымъ санъ 4).

Лишеніе должности, безъ одновременнаго лишенія правъ священнодъйствія, могло служить лишь къ увеличенію числа без-

¹) A. IO. № 185. Cm. TARRE A. H. V, № 122; A. J. IV, № 331.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Никитскій, Очеркъ внутренней исторіи Пскова, Спб. 1873, стр. 198—199.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Напр. Кипріана (А. И. І, № 9) и Фотія (ibid. № 26).

<sup>4)</sup> Въ актахъ говорится, обыкновенно, что царь или патріархъ отказывал и виновнымъ отъ извѣстной церкви или отъ извѣстнаго монастыря. Такъ въ 1639 г. царь распорядился архимандриту суздальскаго спасоевфиміевскаго монастыря отказать и въ монастырѣ быть не велѣть. Въ 1642 году протопонъ и протодіаконъ новгородскаго софійскаго собора были отр ѣ ш е н ы отъ долж и о ст и: митрополитъ отказаль имъ отъ соборной церкви. А. Э. III, №№ 294 и 316. Но особенно интересна патріаршая наказная грамата архимандриту галичскаго паисіева монастыря (1685 г.) Въ граматѣ говорится: "старостамъ поповскимъ и закащикамъ, и попомъ и церковнымъ причетникомъ, за ихъ нерадѣніе, ото сланнымъ быть отъ дтѣхъ церквей и высланнымъ изъ тѣхъ селъ, гдѣ жили, съ женами и ѣтьми, и в пр е дъ имъ за ихъ вину ск и тать с я бе зъ мѣстъ, а на ихъ мѣста иные попы и церковные причетники присланы будутъ". А. Э. IV, № 285.

мъстныхъ священноицерковнослужителей, «волочащихся поповт», которые впослъдствіи стоили многихъ хлопотъ какъ церковному, такъ и государственному правительству.

Съ опредъленіемъ штатовъ, лишеніе должности явилось, между прочимъ, въ формъ исключенія или обращенія за штатъ, но въ примъненіи, обыкновенно, къ лицамъ престарълымъ и вдовымъ; обращеніемъ за штатъ прекращались всъ дальнъйшія мъры взысканія и наказанія за проступки 1).

 Извержение представляло собою другую форму очистительной дисциплины.

Подъ изверженіемъ разумѣется юридическое исключеніе виновнаго лица изъ клира, вслѣдствіе судебнаго приговора, который и сообщаетъ наказанію юридическую силу. Но подобно тому какъ въ западной церкви возникло указанное нами въ своемъ мѣстѣ различіе между депозиціей и деградаціей, — подобно этому и въ русской Церкви, со временъ патріаршества, т. е. со временъ юридическаго обособленія духовенства, какъ особаго привилегированнаго сословія въ ряду другихъ государственныхъ сословій, снятіе сана явилось съ специфическимъ значеніемъ необходимаго условія, предшествующаго преданію духовнаго лица градскому или царскому суду. Такимъ образомъ, говоря объ изверженіи, мы скажемъ, во-первыхъ, собственно объ изверженіи, съ его юридическими послѣдствіями, и во-вторыхъ, о снятіи сана.

Что касается, во-первых, собственно изверженія, то существо этого наказанія полагалось въ томъ, что изверженный исключался изъ церковныхъ людей и «вчитался въ мірской людъ». Положеніе изверженныхъ священнослужителей довольно ясно обрисовывается въ соборномъ опредѣленіи 1503 года о вдовыхъ попахъ и діаконахъ: «а которыхъ ноповъ и діаконовъ въ наложницѣхъ уличили и которые на себя сказали, что у нихъ наложницы были, да и ставленные свои граматы къ святителямъ принесли, ино тѣмъ попамъ и діаконамъ впредь у себя наложницъ никакоже не держати, а жити имъ въ міру кромъ церкви, и верхъ тъмъ

<sup>1)</sup> См. неторію москов. епарх. управ., ч. ІІІ, стр. 77.

власт своих растити, и одежа тъм носити мірская, и дань имъ дазати съ мірскими людьми, а никакоже священническихъ дълъ ни которыхъ не дъйствовати, ни касатися 1). Въ періодъ патріаршества встрівчаемся съ такъ называемымь «оземствованіемъ». Въ прощальной грамать патр. Іоасафа, 1672 года 2) говорится, между прочимъ, следующее: «а которыхъ священниковъ и діаконовъ, по правиламъ св. апостолъ и св. отець, запретихъ за ихъ недостоинство и во оземствование за вящийя ихъ вины послахъ, и техъ всехъ свобождаю н прощаю, кром'в священнодъйствія, и священствовати имъ отнюдь не повелъваю, занеже священство неблазненно есть и въ причетъ таковіи непріятни». Что такое было это оземствованіе, опредвлительный отвіть на этоть вопрось представляется затруднительнымъ, въ виду скудости историческихъ данныхъ; можно думать, что оземствованіемъ назывался родъ ссылки изъ земли, т. е. изъ мъстожительства въ другую отдаленную мъстность, иногда даже съ темничнымъ заключеніемъ 3).

Независимо отъ сказаннаго, со второй половины XVII стольтія начинается цьлый рядъ ограниченій и стъсненій для изверженныхъ изъ сана духовныхъ лицъ. Указомъ 8 февраля 1664 года розпопамъ и роздіаконамъ воспрещено занимать мъста подьячихъ и вообще приказныхъ людей въ приказахъ и въ приказныхъ избахъ какъ въ Москвъ, такъ и въ другихъ городахъ 4). Въ восемнадцатомъ стольтіи, при

<sup>4)</sup> A. 9. I. № 383.

<sup>2)</sup> Прод. Др. Рос. Вивл. IV, стр. 119.

а) При осужденіи царскаго духовника Андрія Савинова на соборії 1676 году, выставлялись, между прочимъ, слідующій вины протопопа: 1) многіє изъ-за него были замучены и посланы в ъ о з е м с т в о в а н і е; 2) восхитиль отъ живаго мужа жену и нуждою ее въ супружество другому мужу отдаль, и въ отчинъ своей священнику неволею приказаль ихъ візнчать, потомъ у втораго мужа отняль ее, прелюбодъйствоваль съ нею, а п е р в а го мужа б е з в и н н о в ъ д а ль н е е о з е м с т в о в а н і е п о с л а л ъ, въ темницъ въ оковахъ держать велёль. Соловьевъ, Исторія Россіи, XIII, стр. 208.

<sup>4) &</sup>quot;Въдомо великому государю учинилось, что на Москвъ въ приказъхъ и въ городъхъ и въ приказныхъ избахъ сидять въ подъячихъ и у иныхъ дъль въ приказныхъ людехъ роспопы и роздіаконы. И великій государь

усилившейся потребности въ солдатахъ, вводится отдача лицъ, изверженныхъ изъ духовнаго сана, въ военную службу, причемъ св. синодъ 1) дѣлалъ иногда представленія военной коллегіи о неприличіи зачисленія подобныхълицъ въ с.-петербургскіе и ближайшіе къ С.-Петербургу гарнизонные полки и требовалъ отсылки въ мѣста болѣе или менѣе отдаленныя отъ столицы.

Въ 1772 году св. синодъ предписалъ, что если кто изъ священниковъ и діаконовъ окажется въ каковыхъ безчиніяхъ, особливо въ пьянственныхъ поступкахъ, за что прежде они тылесно наказываемы были, о таковыхъ изследовавъ, и съ прописаніемъ ихъ безчинныхъ поступковъ, не чиня, имъ въ сходственность прежде посланныхъ указовъ, телеснаго наказанія, а запретя священнослуженіе, представлять къ лишенію священства и діаконства св. синоду неотм'вино, дабы отъ таковыхъ болве соблазна происходить не могло; если жа въ таковыхъ же пьянственныхъ и другихъ безчинныхъ поступкахъ и подозрвніяхъ будуть оказываться церковнослужители, таковыхъ исключать изъ церковнаго причта и отсылать въ свътскія команды для опредъленія во военную службу, или на поселение, или въ крестьянство, смотря по винъ и способности 2). Въ приведенномъ указъ говорится только о церковнослужителяхъ, что они должны быть отсылаемы въ свътскія команды для опредъленія, куда годными

указаль тёхъ роспоновъ и роздіаконовь, которые ныи въ Москв в по приказамъ въ подьячихъ у всякихъ его государевыхъ дѣлъ, отставить и впредь имъ и инымъ такимъ на Москв и въ городѣхъ въ подьячихъ и ни у какихъ дѣлъ въ приказныхъ людяхъ быть не велѣлъ". П. С. З. № 369.

<sup>&</sup>quot;) "Понеже св. синоду не безызвѣстно есть, что розстриги, для опредѣленія въ солдатскую службу въ военную колегію отсылаемые, опредѣляются отъ той коллегіи въ с.-петербургскіе гарнизонные полки, а таковымъ монашества за вины лишеннымъ, при здѣшнемъ, яко знатнѣйшемъ мѣстѣ,быть (какъ синодъ разсуждаетъ) весьма не прилично: того ради, какъ онаго розстригу Мирона послать, такъ и прочихъ изъ св. синода въ тое военную коллегію отосланныхъ, лишенныхъ монашества и священства розстригъ, разослать въ гарнизонные, или въ другіе таковые полки, кромѣ с.-петербургскаго и другихъ ближнихъ къ С.-Петербургу мѣстъ". Ук. 23 декабря 1737 года. (П. С. З. № 7473).

²) II. C. 3. № 13908.

окажутся; но изъ практики того времени видно, что подобнымъ же образомъ поступаемо было и съ священнослужителями 1). Въ указъ З ноября 1774 года говорится безразлично объ отсылкъ въ свътскія команды и объ опредъленія, смотря по годности, какъ церковнослужителей, такъ и священнослужителей <sup>2</sup>). Указомъ правительствующаго сената 30 ноября 1806 г., по поводу одного встрътившагося въ практикв случая, относительно котораго св. синодъ вошель въдьніемъ въ сенатъ, сділаны важныя разъясненія: 1) указанная въ правилахъ 1784 года о разборъ церковниковъ свобода избирать родъ жизни относится только къ твмъ лицамъ, которыя увольняются духовными властями по излишеству или неспособности къ священническимь званіямъ; 2) тв же изъ духовныхъ лицъ, которыя исключены изъ духовнаго званія за пороки, не пользуются этою свободою, а отсылаются немедленно послъ изверженія: способные для опредъленія въ военную службу, а неспособные для причисленія къ казеннымъ заводамъ и фабрикамъ въ мастеровые; 3) исключенныя изъ духовнаго званія лица, какъ по опредъленів въ военную службу, или по зачисленіи въ мастеровые, такъ и въ промежуточное между этимъ заключительнымъ моментомъ и моментомъ изверженія время не должны именоваться прежними своими званіями, къ чему обязываются строжайшими подписками 3). Указъ 26 февраля 1808 года дополниль приведенное законоположение, постановивь, что тв изъ церковнослужителей, которые оказываются неспособными ни къ службъ, ни къ работамъ, отдаются родственникамъ

¹) Ibid. № 13910.

<sup>2)</sup> Ibid. № 14207.

<sup>3)</sup> Ібій. № 22378. Въ практикъ, какъ видно, указъ объ отсылкъ извергаемыхъ духовныхъ лицъ въ губернское правленіе понимался иногда въ томъ смыслѣ, что епархіальное начальство довольствовалось увольненіемъ виновнаго изъ духовнаго званія, благодаря чему онъ могь приписаться къ одному изъ податныхъ сословій. Св. синодъ настаивалъ на буквальномъ исполненія указа 30 нояб. 1806 года; такъ напр., онъ сдѣлалъ выговоръ орловскому епархіальному, начальству за подобную неосмотрительность, благодаря которой виновный попалъ не въ военную службу и не въ работы, а въ мъщанство. № 30019.

ихъ на содержаніе, или въ приказъ общественнаго призрѣнія, буде родственниковъ нѣтъ, или они не согласятся ихъ взять <sup>1</sup>). Но черезъ нѣсколько времени возникло затрудненіе и относительно лиць, годныхъ къ работамъ: оказалось что фабрики и заводы были крайне недовольны присылаемыми работниками, такъ что наотрѣзъ отказывались принимать ихъ. Въ виду этого было рѣшено: исключенныхъ за пороки изъ духовнаго званія людей, которые неспособны къ воинской службѣ, но годны къ работѣ, если они не поступятъ на заводы, ссылать въ Сибирь на поселеніе, а съ неспособными ни къ какимъ работамъ поступать по точной силѣ указа 26 февраля 1808 <sup>2</sup>).

Съ началомъ 30-хъ годовъ нынѣшняго столѣтія, однимъ изъ мѣстныхъ губернскихъ правленій возбужденъ и сенатомъ разрѣшенъ вопросъ о судьбѣ лишаемыхъ сана духовныхъ лицъ, происходящихъ изъ дворянскаго сословія, или имѣвнихъ до поступленія въ духовное званіе классные чины. Черниговское губернское правленіе поставило на разрѣшеніе сената вопросъ: какъ поступить съ лишеннымъ за пороки священническаго сана Логиномъ Бойковымъ, который до поступленія въ сіе званіе имѣлъ чинъ ХІІ класса? Разрѣшая этотъ вопросъ, правительствующій сенатъ высказалъ слѣдующія соображенія.

Хотя сенатскимъ указомъ 30 ноября 1806 года, по въдънію св. правительствующаго синода состоявшимся, и высочайте утвержденными 22 декабря 1823 года «правилами объ искорененіи преступленій въ духовномъ званіи», первымъ предписано: присылаемыхъ изъ духовныхъ мъстъ священно-ицерковнослужителей, лишенныхъ за пороки духовнаго званія и вовсе исключенныхъ изъ онаго, отсылать немедленно способныхъ къ опредъленію въ военную стужбу, а неспособныхъ для причисленія къ казеннымъ заводамъ и фабрикамъ въ мастеровые, а вторымъ объяснены пороки, за кои священноицерковнослужители исключаются изъ ду-

¹) № 22378.

<sup>\*, 2</sup> II. C. 3. № 151.

ховнаго въдомства и отсылаются въ свътское начальство, одни для поступленія куда годными окажутся, а другіе для избранія рода жизни; но какъ въ числів священниковъ в діаконовъ есть такіе, по собственному желанію въ духовное званіе поступившіе, которые до поступленія въ сіе званіе им'вли классные чины, а иные происходять изъ действительныхъ дворянъ, тогожь, чтобы съ сими личными и действительными дворянами, въ случай исключенія ихъ за пороки изъ духовнаго въдомства, поступать по вышеизъясненнымъ узаконеніямъ наравив съ прочими, за порочное поведеніе исключаемыми, постановленія не имбется, а, напротивъ того, въ жалованной дворянству грамать сказано въ пунктахъ: 8-мъ: безъ суда да не лишится благородный дворянскаго достоинства, 9-мъ: безъ суда да не лишится благородный чести, 12-мъ: да не судится благородный, окром'в своими равными, 13-мъ: двло благороднаго, впадшаго въ уголовное преступленіе и по законамъ достойнаго лишенія дворянскаго достоинства, или чести, или жизни, да не совершится безъ внесенія въ сенатъ и конфирмаціи императорскаго величества; - то. слъдуя сей высочайшей жалованной дворянству грамать, правительствующій сенать считаеть весьма правильнымъ мнъніе г. оберъ-прокурора св. правительствующаго синода, что о бывшихъ въ священническомъ или діаконскомъ санъ, ко-Торые прежде имъли чины, или происходять изъ дворянъ, и которые, по неспособности отправлять достойнымъ образомъ священно или церковнослужительскую должность, или за порочное поведение и важные въ церковномъ отношении поступки, будуть лишены духовнымъ начальствомъ занимаемой ими должности и исключены вовсе изъ духовнаго званія, гражданское начальство должно входить въ разсмотръніе тахъ причинъ, по которымъ они изъ духовнаго званія исключены, и учинить постановление, могуть ли они после оказанныхъ ими поступковъ сохранить какія либо преимущества, чинамъ или породъ предоставленныя, или же по лишеніи оныхъ, на основаніи общихъ узаконеній должны подвергнуты быть и какому наказанію; и потому правительствующій сенать положилъ-всвуъ таковыхъ лишенныхъ за пороки священно



ицерковнослужительскихъ званій, по присылкѣ изъ духовнаго начальства въ гражданское вѣдомство, немедленно предавать суду уголовной палаты, какъ для разсмотрѣнія тѣхъ поступковъ, за которые лишены духовнымъ начальствомъ духовнаго сана, такъ и для учиненія постановленія, подлежать ли они за оные и какому наказанію 1).

Слъдуетъ сказать, что правительствующій сенать весьма правильно взглянуль на разръшенный имь вопросъ, выставивь, какъ юридическій принципь, что права государственногражданскія, признаваемыя за тъмъ или другимъ лицомъ въсилу государственныхъ законовъ, не могутъ быть затрогиваемы приговорами церковныхъ судовъ и что лишеніе подобныхъ правъ можетъ имъть мъсто не иначе, какъ по приговору государственныхъ судовъ. Мы увидимъ впослъдствіи, что принципъ этотъ, если не совсъмъ былъ забытъ, то, покрайней мъръ, не проведенъ послъдовательно.

Въ началѣ же 30-хъ годовъ вышли два законодательные акта, имѣющіе тѣмъ болѣе важное значеніе, что они легли въ основаніе дѣйствующаго права по изслѣдуемому нами вопросу: это высочайше утвержденныя мнѣнія государственнаго совѣта 28 іюня 1833 г. 2) и 17 мая 1835 года 3). Первымъ изъ нихъ регулируется вопросъ о судьбѣ священнослужителей, исключаемыхъ изъ духовнаго званія за пороки, второе относится къ церковнослужителямъ.

Что касается закона 28 іюня 1833 г., то онъ постановиль:

1) Священнослужителей бълаго духовенства за преступленія противъ церковныхъ правилъ, за неблагочинные поступки и пороки, нетерпимые въ семъ санѣ, но не подвергающіе ихъ уголовному суду, по лишеніи сана опредѣлять по духовному же вѣдомству въ низшія должности: дьячковъ, пономарей, сторожей, звонарей, служителей при монастыряхъ и духовныхъ училищахъ, смотря потому, въ которомъ изъ сихъ служеній болѣе могутъ они быть тер-

¹) № 4765.

<sup>2)</sup> Nº 6289.

²) № 8139.

пимы, по важности учиненныхъ ими проступковъ и по ихъ качествамъ.

- При семъ наблюдать, чтобы лишенный сана не быть опредъляемъ въ томъ же уъздъ, въ которомъ проходиль должность священнослужителя.
- 3) Тёхъ изъ числа лишаемыхъ сана священнослужите лей, которые пользуются правомъ дворянства, наслёдственнымъ или пріобрётеннымъ, опредёлять только на мёста причетническія.
- 4) Если низведенный на какую либо изъ вышеозначенных низшихъ должностей, окажется и въ сей должности нетернимымъ, то таковаго отсылать въ мѣстное губернское правленіе, съ подробнымъ объясненіемъ вины, за которую лишень онъ священнослужительскаго сана.
- 5) Губернскія правленія сообщають казеннымь палатамъ о запискѣ сихъ людей, буде они не изъ дворянъ, въ одно изъ податныхъ состояній: въ мѣщане, или же въ чисм казенныхъ крестьянъ, по ихъ желанію, а тѣмъ, которые въ духовномъ званіи были изъ дворянъ личныхъ, потомственныхъ, или же кои получили достоинство сіе по орденамъ, оставлять права, дворянамъ присвоенныя, не возвращая токмо чиновъ, до вступленія въ духовное званіе полученныхъ.
- 6) Имъ запрещается въёздъ въ об'в столицы и жительство въ оныхъ.
- 7) Имъ запрещается также вступленіе въ государственную или общественную по выборамъ дворянскимъ и городскимъ службу; въ военную службу могутъ они быть принимаемы токмо рядовыми.
- 8) Запрещеніямъ, въ двухъ предыдущихъ статьяхъ озваченнымъ, имъть свою силу втеченіе семи лътъ 1), по исте-

¹) Постановленіе о срокѣ на вступленіе въ государств, и обществ службу не удержалось: собственноручнымъ повелѣніемъ Императора отъ 22 февр. 1839 года для священниковъ, добровольно слагающихъ съ себя санъ, срокъ на вступленіе въ службу опредѣленъ 10-лѣтній, для діаконовъ 6-лѣтній. (П. С. З. № 12148). Этотъ же срокъ, но въ удвоенныхъ размѣрахъ, опредѣленъ указомъ 5 окт. 1842 года и для лицъ, лишенныхъ духовнаго сана за пороки, т. е. для священниковъ 20-лѣтній, для діаконовъ 12-лѣтній (Ібід. № 16053).

ченіи коихъ, буде подвергшіеся онымъ заслужать образомъ жизни одобреніе своихъ обществъ или сословій, сіе съ нихъ слагается; но дозволеніе свободнаго выбора службы и за симъ дается токмо имъющимъ на оное право по своему состоянію, или по ученымъ степенямъ: магистровъ, кандидатовъ и студентовъ.

Съ постановленіемъ этихъ правилъ отмѣнена сила указа 30 ноября 1806 года.

Высочайше утвержденное мивніе государственнаго совъта 17 мая 1835 года опредълило судьбу увольняемыхъ изъ дужовнаго въдомства за пороки *церковнослужителей* слъдующимъ образомъ:

- 1) Церковнослужителей, исключаемых в изъ духовнаго въдомства за пороки, обращать, въ случав годности, въ военную службу; неспособных в же къ оной отсылать въ отдаленныя многоземельныя губерніи: саратовскую, вологодскую, олонецкую и оренбургскую, и въ кавказскую область, для причисленія къ обществамъ казенныхъ крестьянъ 1), но съ воспрещеніемъ увольнять ихъ для избранія другаго рода жизни, поселянамъ дозволяемаго, покрайней мъръ, втеченіе, семи лътъ.
- 2) Исключаемыхъ за пороки изъ духовнаго въдомства такихъ людей, кои по старости и увъчью не могутъ заниматься земледъльческими трудами, отдавать въ заведенія приказовъ общественнаго призрънія.
- 3) Если бы между исключенными за пороки церковнослужителями оказались и люди, имъющіе по происхожденію дворянское право, то, ограничивъ наказаніе ихъ запрещеніемъ поступать на службу гражданскую, дозволять имъ, однако, буде пожелають, записываться въ военную службу рядовыми съ выслугой; въ томъ же случав, когда окажутъ снова развратное поведеніе, предавать ихъ суду и подвергать наказаніямъ, установленнымъ для чиновниковъ, исключенныхъ изъ службы за разныя преступленія 2).

¹) Ср. высоч. утв. мн. ком. министр. 3 окт. 1839 г. П. С. З. № 12742

<sup>3)</sup> Въ нынъщней редакціи 285-й статьи уст. о пред. и пресъч. прест., которая составилась изъ 3 пункта высоч, утв. мн. госуд. сов. 17 мая 1835

Изверженіе изъ влира, со всеми его тажелыми последствіями для положенія извергаемаго лица въ государствь до наданія указа 14 сентября 1765 года, было укломъ епархіальныхъ властей. Въ 1764 году св. синодъ, «изъ производимыхъ дълъ усмотря, что многіе лишаемые епархіальным архіереями священнослужители чиновъ своихъ вовсе. имеють о томъ въ св. прав. синодъ просьбы, по которымъ чинятся следствія, а отъ того происходять св. синоду излишнія затрудненія и въ другихъ нуживнішихъ дыахъ остановка, предписаль: отнынь впредь во всьхь спархіяхь, ежели кто гдь изъ священниковъ и діаконовъ за свои преступленія подлежать будуть лишенію своихъ чиновъ вовсе, то оныхъ, ме лишая чиновъ, но запретя имъ только священнослужение, присыдать объ нихъ въ разсмотрению въ св. спнодъ обстоятельные, съ приложениемъ своего мивнія, экстракты; а съ такими священнослужителями, кои подлежать же будуть за вины свои только временному оть священнослуженія запрещенію, поступать, не описываясь въ св. синодъ, по правиламъ св. отецъ 1). Последующими указами, впрочемъ, допущены значительныя отступленія отъ этого правила. Указомъ 3 нояб. 1774 года 2) постановлено: священно и церковнослужителей, замъченныхъ въ бродяжничествъ, яко священства уже недостойныхъ, лишать того священства, не описываясь въ св. синоль, и отсылать въ светскія команды для определенія, куда они годны явятся. Такимъ же образомъ предписано поступать, по указу 22 марта 1800 года 3), съ теми священнослужителями, которые, бывъ запрещены въ священнослуженін и опредълены въ причетническія должности, не оказали, находясь въ этихъ должностяхъ, надлежащаго исправленія. Указъ 20 авг. 1789 года, подтвержденный и разъясненный указомъ 5 января 1812 года 4), установиль пра-

года читаемъ: "въ томъ же случать. когда окажуть снова развратное поведеніе, предаются суду и подвергаются наказаніямъ, смотря по учиневнымъ ими проступкамъ".

¹) II. C. 3. Ne 12471.

²) № 14207.

<sup>\*)</sup> Ne 19337.

<sup>4) № 24945.</sup> 

вила относительно рукоприкладства подсудимыхъ на объявляемыхъ имъ приговорахъ объ изверженіи: правила эти. равнымъ образомъ, представляютъ отступленіе отъ указа 1765 года. На основаніи ихъ, кто изъ священнослужителей усмотрвны будуть въ непристойныхъ сану ихъ поступкахъ и всв тв средства, какія предписаны къ исправленію ихъ отъ синода епархіальнымъ архіереямъ, не возым'вють желаемаго успъха, а потому будутъ подлежать уже изверженію отъ сана. въ такомъ случав производить чрезъ консисторію подробныя изследованія, а по окончаніи оныхъ, узаконеннымъ порядкомъ сочиняя экстракты, объявлять ихъ для рукоприкладства подсудимымъ, и когда таковые подсудимые, по объявленіи имъ объ извержении ихъ отъ сана решительныхъ приговоровъ, утвержденныхъ епархіальными архіереями, подпишуть на тёхъ приговорахъ неудовольствіе, то, не приступая къ исполненію и не требуя отъ подсудимыхъ отзыва, представлять оный приговоръ на ревизію синода съ экстрактомъ изъ дъла. А ежели вто изъ нихъ на решение неудовольствия не объявитъ, таковой непременно долженъ подписать на приговоре, что находить его справедливыма и къ оправданію своему болве ничего не имветь: тогда, поступая ст нимт по тъмт рышеніяму, доносить синоду во извістіе рапортами, съ показаніемъ въ оныхъ и объ учиненной на ръшеніи подпискъ 1).

Изверженіе изъ священныхъ степеней, юридически наступающее и получающее силу вслёдствіе самого судебнаго приговора объ изверженіи, заканчивалось, обыкновенно, обрядомъ
снятія сана. Снятіе сана не можетъ быть разсматриваемо, такимъ образомъ, какъ наказаніе, отличное отъ изверженія, и
если мы считаемъ нужнымъ сказать о немъ особо, то это отчасти для ознакомленія съ тёми формальностями, которыя
имѣли мѣсто при обрядѣ снятія сана, а отчасти, и главнымъ
образомъ, въ виду особаго значенія, какое со временемъ получилъ этотъ обрядъ, подобно римско-католической деградаціи, въ
случаѣ совершенія духовными лицами уголовныхъ преступле-

¹) Ср. № 29711: "Правила судопроизводства о преступленіяхъ, въ церкви учиненныхъ духовными лицами". п. 5.

mil a secreta scars mais informed memorine. Scors store CA REPORTED BUTCHER TO THE THE THEORY WAS OF STANSON INTO PROPERTY TOURSONTIES. THE BARROOM IN PRINCIPAL MANUELLES PROPERTIES DE MISSE MARIS MANDELLES перен зучений Перене. Съ полобинать значения, обость emprise exert miles america vision as IVII a., mora at-MOCHETTA VINCOLUNA MAIS CICARIO MARRIADOR MAIS CERTAIN PARTY COMPANY PROPERTY BY FARE INprocess consers remissibly eyes. But. 13988. Remission independent COMMIS CONCERNATE, INTERESTED LINCTURE, EXTRA LEGA CON-MERCAPO E MICHAELECCEPO TRER. ESTS OSCINESTAS RESISTRADO CONSTRUCTION HOMOREUS OPPOSTABLES PRESENTA INCREMENTAL EDESMINI DETIMENCE DESERVATE LEI COPARIORE CRÉTCERIO EDAвостия. Поментикь, что дуповные лино не можеть быть сумии) свытения сумив, нь превыей Руси частію дог-MENTS GALPS EMETS. TARTS CRACATE. CHRANCORYD HOLKIALITY, BY лукі устава Ярослава и въ связи со всімъ строемъ древней первовной администраціи.—частію раджив быль ослабинться нассой несущимых гранать. Стогланый соборь, OTHERS BECYLENIA IDAHATH E DOSCIANORISE CVIL CRETETELL скій надълицами священическаго и иноческаго чина 1), не только едилать неключение для душегубства и разбол съ поличнымь, въ каковыхъ викахъ должны были судить градскіе судьи по парскимъ законамъ <sup>2</sup>), но и для остальныхъ дълъгражданскихъ и уголовныхъ, «опричь духовныхъ двиъ», 3) призналь необходинымь участіе зенскихь старость и ціловальниковь и земскихъ дьяковъ, которымъ царь и государь повелить. Поразительный контрасть постановленіямъ стоглаваго собора представляють иден, высказанныя на веливомъ московскомъ соборъ 1666—1667 гг. Если, по словамъ Гербери тейна, 4) въ его время, княжескій нам'ястникъ могъ повъсить священника за воровство; то, напротивъ, патріархи

<sup>1)</sup> Стогл. гл. 67, стр. 206, изд. Кожанчикова.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) CTOPA. PA. 68, CTP. 209.

э) По ряднымъ граматамъ, и по духовнымъ, и по кабаламъ, и въ повлажатътъ, и въ боткъ и въ грабежтътъ. Тамъ же, стр. 212.

<sup>4</sup> Cap. 47.

александрійскій и антіохійскій, засёдавшіе на московскомъ соборъ, на вопросъ: «довлъетъ ли мірскимъ людямъ судити церковный и духовный чинъ?», дають безусловно отрицательный отвътъ '). На представленный имъ, затъмъ, вопросъ: «мнози обрътаются на разбояхъ и въ татьбахъ, но и въ денежныхъ дёлёхъ отъ свящ. и монашескаго чина: како имутъ тіи наказатися по законамь?», -- патріархи дають слёдующій замъчательный отвъть. «Два судилища обрътаются во вселеннъй, разсуждаютъ патріархи: едино церковное, еже внутреннее именуется, иже судить о душахъ; другое мірское, еже и вившнее глаголется, и сіе назираеть токмо твлесное, и лвъ смерти, привременная и въчная, являются быти въ міръ, и сего ради не имать судія душевно и тілесно наказати, зане не дадеся, яко единъ той да имать двв власти... Обаче священникъ или діаконъ или монахъ, или иніи отъ освященнаго чина, иже връваются въ неподобныя дъла и противно царствія имуть, да накажутся переве Церковію по священнымъ правиламь оть помъстнаго архіерея, и потомъ, аще той же сограшить и второе, да накажется и градскимь судомь... которые бывають въ разбояхъ, въ татьбахъ и въ денежнаго дъла воровствахъ: подобаетъ убо, да наказуются и градскимъ судомъ, аще паки впадутъ въ таковое прегръщение, или во ино вышеписанное», и т. д. И такъ, на соборъ 1667 г. было высказано мнёніе, что лица священнаго и монашеского чина, виновныя въ уголовныхъ преступленіяхъ, должны быть судимы и наказываемы церковными судами, и только въ случав повторенія, т. е. совершенія уголовнаго преступленія во второй разъ, должны быть наказываемы градскимъ судомъ. Мнвніе это не могло получить практической силы, какъ шедшее совершенно въ разръзъ съ духомъ времени: нужно было, покрайней мъръ, прибъгнуть къ такому средству, которое бы разоблачало духовныхъ лицъ отъ ихъ богоучрежденныхъ привилегій и давало бы, съ темъ вмъстъ, свътскимъ судьямъ возможность прикасаться къ лицамъ

¹) Доп. А. И. V. № 102, стр. 491.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тамъ же, стр. 509.

священнаго и монашескаго чина, безъ опасенія виасть въ вину святотатства. Такимъ именно средствомъ и явилось самтіе сана, «обнаженіе священства или монашества». Веська замвчательною въ этомъ отношении представляется грамата патріарха Іоакима новгородскому митрополиту Корнилію 1688 года: «буде по татинымъ и разбойнымъ деламъ приличател освященнаго и монашескаго чина люди и церковные причет ники, и ихъ къ градскому суду, къ мірскимъ судіямъ, для распросу и очных ставок и ст языком св. патріарж отсылать не вельях, а вельяь тыхь языковь для очныхъ ставокь присылать въ свои митрополіи приказы къ закащикомъ, в буде по очнымъ ставкамъ и по розыску священнаго и монашескаго чина люди и церковные причетники приличатся къ татинымъ и къ разбойнымъ дъламъ, и языки съ пытокъ съ нихъ не сговорять, и таковыхъ съ твоего въдома, обнажа священства или монашества, отсылать къ градскому суду 1).

Отсюда видно, что самое слъдствіе по уголовному преступленію духовнаго лица должно было производиться въ церковныхъ установленіяхъ, а равно и вопросъ о признани того или другаго духовнаго лица уголовнымъ преступникомъ разръщался церковными же установленіями <sup>2</sup>). Во всякомъ случать, лицо освященнаго или монашескаго чина не прежде могло быть привлечено къ слъдствію и суду органами свътскаго правосудія, какъ по «обнаженіи» его отъ священства или монашества. Этотъ взглядъ достался по наслъдству и XVIII въку, котъ измънившіяся воззртнія времени и не могли служить достаточнымъ логическимъ основаніемъ для традиціоннаго слъдованія идеямъ XVII в. Въ 1721 г. ротмистръ Ретькинъ донесъ св. прав. синоду о попъ Иванъ Ивановъ, оговоренномъ въ разбот крестьяниномъ Семеномъ Вълоусовымъ. «И ныять онъ нопъ, докладываетъ ротмистръ, по тому Бълоусова оговору,

¹) A. H. V. № 167.

<sup>2)</sup> Впрочемъ, приведенная грамата оказывается уже отклоненіемъ отъпостановленій соб. 1667 г., на которомъ, въ конців концовъ, порішено быдо, что сыщики могуть распорядиться поимкою оговоренныхъ дух. лидь не могуть только распрашивать ихъ безъ закащика. См. А. Э. IV. № 161.

содержится у насъ въ городъ Старицъ у розыскныхъ дълъ и довелся съ помянутымъ Бълоусовымъ очныхъ ставокъ, но точио безг снятія ст него, попа, священнаго чина нынт розыскивать имг и очных ставок давать намь невозможно, о чемъ я, нижеименованный, и писалъ къ Игнатію, митрополиту сарскому и подонскому, чтобы о снятіи съ предъявляемаго попа Ивана Иванова священнаго чина, куда пристойно, определить указомъ». Митрополить Игнатій, какъ оказалось, отвътилъ ротмистру, что нынъ учиненъ духовный синодъ, который и въдаетъ всякія духовныя дъла. Въ виду этого, Ретькинъ обратился съ просьбою въ синодъ, дабы повелено было о снятін съ попа Иванова священнаго чина тверской провинціи въ городъ Старицу ко архимандриту опредълить указъ; также и впредь, ежели по розыскнымъ дъламъ къ такимъ священнаго чина людямъ будутъ у насъкасаться какія вины, тому же подобны, повельно было отъ вашего святвишаго правительства съ такихъ священные чины снимать предъявленному старицкому архимандриту, дабы во томо продолжении такие злодьи и ихъ сообщники какого себъ способа ко уходу и скрытію не получили. Въ этомъ именно смысль, дъйствительно, и изданъ былъ св. синодомъ указъ 1).

Такимъ образомъ, въ XVII и XVIII столътіяхъ снятіе сана предшествовало не только наказанію, присуждаемому свътскими судами, но и самому суду: снятіе сана, обнажая духовное лицо отъ его особыхъ привилегій, развязывало руки свътскимъ судьямъ, открывая имъ возможность изслъдованія истины такими способами, какъ напр. пытка. Этотъ порядокъ прекратился къ началу XIX стольтія. Въ 1800 году, св. синодъ, подтверждая всъмъ священноицерковнослужителямъ, дабы они не вмъшивались въ возмущеніе крестьянъ, угрожаетъ, что если на будущее время кто либо изъ нихъ окажется виновнымъ, то таковаго тотчасъ отръша от прихода и запретя священнослуженіе, отсылать къ сужденію въ свътское правительство <sup>2</sup>). Такимъ образомъ, если во

<sup>4)</sup> Полн. собр. постан. и распор. правит. по въд. прав. исповъд. І, № 142

²) II. C. 3. № 19479.

время предшествовавшее духовныя лица, виновныя въ преступленіяхъ противъ государственныхъ законовъ, отсылаемы были къ свътскому суду изверженными и деградированными; то, по новому порядку вещей, преступники, при отсылкъкъ свътскому суду, только отръшаются отъ приходовъ и запрещаются въ священнослуженіи, снятіе же сана представляется промежуточнымъ моментомъ между осужденіемъ таковыхъ лицъ свътскими судами и понесеніемъ наказанія по приговору этихъ судовъ.

Самыя формальности при снятіи сана представляются болье или менье однообразными, хотя и не опредълены точно какимъ либо узаконеніемъ. Исторія въ этомъ отношеніи представляєть примъры снятія сана какъ съ лицъ принадлежащихъ къ высшей церковной іерархіи, і) такъ и съ лицъ подчиненнаго духовенства. Обрядъ снятія сана съ лицъ послъдней категоріи, какъ болье обычное явленіе въ церковносудебной практикъ, состоитъ въ снятіи знаковъ священства или монашества, каковы напр. камилавка и клобукъ, облаченіе въ простое мужицкое, или вообще въ свътское платье, остриженіе на головъ и на бородъ волосъ. 2) Этотъ обрядъ одинаково совер-

<sup>4)</sup> Деградація напр. патріарха Никона состояла въ слѣдующемъ; "по прочтеніи винъ патріарха, абіе сняша святѣйшіи патріарси съ Никоновой главы камилавъ, на немъ же бяше херувимъ отъ чистыхъ бисерей устроенъ, возложиша же инъ безъ херувима; сняша же и панагія, точію въ мантіп со источники отпустиша, юже обаче повелѣша изъ Нижняго Новгорода печерскаго монастыря архимандриту Іоснфу въ Өерапонтовъ монастыръ отъ Никона взяти и прислати въ домъ пресвятой Богородицы въ казну патріаршу. И тако обнаженъ священноначалія бысть монахъ простый". Древн. Рос. Вивл. V, стр. 294. При снятіи сана съ Өеодосія Яновскаго, приказано было прочитать ему слѣдующее: "бывшій архіерей Өеодосій! за важныя вины твои (слѣдуєть перечисленіе винъ), по указу Ея Императорскаго Величества, по силѣ государственныхъ прежнихъ и вновь учиненныхъ правъ, санъ съ тебя архіерейскій и іерескій снять и быть тебѣ простыть черндомъ". Чистовичъ, Өеофанъ Проконовичъ и его время, стр. 174.

<sup>2)</sup> Именнымъ указомъ 2 ноябр. 1733 г. повелъно лицъ священнаго и монашескаго чина, за сказываніе въ пъянствѣ слова и дѣла, лиша всего священнаго и монашескаго чина, остригши на головѣ и на бородѣ волоси и одѣвъ въ свѣтское платъе, отсылать къ надлежащему наказанію въ гражданскія правительства. П. С. З. № 6505. См. также нѣсколько примъровъ

пался какъ надъ лицами, извергаемыми изъ священнаго чина съ преданіемъ уголовному суду, такъ и надъ тъми, которые исключались изъ духовнаго званія за пороки.

§ 35. Мы переходимъ къ обозрѣнію церковныхъ наказаній по дъйствующему уставу духовныхъ консисторій. Дъйствующее право знаетъ длинный рядъ наказаній противъ духовныхъ лиць, который мы могли бы назвать лестницею наказаній, если бы только онъ имълъ какія либо качества, общія съ извъстною наукъ лъстницею наказаній: приписать, однако, подобныхъ качествъ выставляемому уставомъ духовныхъ консисторій ряду наказаній невозможно, такъ какъ рядь этотъ состоить лишь въ перечисленіи отдёльных нумеровъ, безъ всякихъ, приэтомъ, претензій на выдержанность какихъ либо теоретическихъ началъ, не только безъ соблюденія напр. постепенности въ восхожденіи отъ болве легкихъ къ болве тижкимъ наказаніямъ и наобороть, но и съ неоднократнымъ допущеніемъ повтореній, даже съ пом'вщеніемъ въ ряду наказаній такихъ міръ, которыя съ точки зрінія наказанія разсматриваемы быть не могутъ.

снятія сана у Чистовича въ назв. соч. стр. 169, 311, 497 и др.; въ Опис. д. и док. синод. арх. №№ 276 и 399. Вообще, въ XVIII в. приговоры о лишенін священства, какъ значится въ "Исторіи москов. епарх. управленія", имъли следующую форму: "N священства лишить и въ знакъ того его священства лишенія остричь на главѣ и брадѣ его волосы и, подписавъ на ставленной его грамать оное лишеніе, обязать подпискою, чтобы впредь попомъ не назывался и не писался, людей и транезы благословлять не дерзаль, подъ опасеніемъ, за преступленіе того, неизбіжнаго въ світскомъ судъ истязанія", или: "лишить N священства и, на головъ его волосы остригши и одъвъ въ простое мужицкое платье, такожь отобравъ у него и ставленную грамату къ дълу и подписавъ на ней, за что и когда онъ священства лишенъ, отослать его для написанія въ подушный окладъ". Подобная же форма была въ приговорахъ о лишеніи сана іеромонашескаго, напр. "означеннаго јеромонаха, остригши на головћ и бородћ его волосы и одћењ въ светское платье, послать въ труды монастырские вечно, обязавъ подпискою, дабы онъ не точію въ священнослуженіе не вступаль и транезы и никого благословлять не дерзаль, но и попомъ не именовался, а звался бы и нодписывался разстригою подъ страхомъ, за неисполнение того, въ светскомъ судъ истязанія и въчной ссылки, куда по указамъ надлежить". Истор. моск. пар х. управл. ч. П, стр 130.

Въ отдъл. 2 и 3-мъ гл. П раздъла III-го уст. дух. консисторій находимъ въ первомъ изъ нихъ рубрику: «о мърахъ взысканія и исправленія», —въ послъднемъ: «о примъненіи мъръ взысканія и исправленія къ различнымъ степенямъ проступковъ и преступленій». Мъры взысканія и исправленія, которымъ могутъ подвергаться лица духовнаго званія, по епархіальному суду, суть слъдующія:

- лишеніе священнослужителей сана, а священномонашествующихъ сана и монашества, съ исключеніемъ изъ духовнаго въдомства;
- 2) лишеніе священнослужителей сана, съ оставленіемь въ духовномъ въдомствъ на низшихъ должностяхъ, и лишеніе священномонашествующихъ сана, съ оставленіемъ въ одномъ монашествъ на покаяніи;
- временное запрещеніе въ священнослуженіи, съ отръшеніемъ отъ должности и съ опредъленіемъ въ причетники;
- временное запрещеніе въ священнослуженіи, безъ отръшенія отъ мъста, но съ возложеніемъ епитиміи въ мовастыръ или на мъстъ;
- временное испытаніе въ архіерейскихъ домахъ и монастыряхъ;
  - 6) отръшение отъ мъста;
  - 7) исключеніе за штать;
  - 8) усугубленіе надзора;
  - 9) пеня и денежное взысканіе;
  - 10) поклоны;
  - 11) строгій или простой выговоръ;
  - 12) замъчаніе.

Изъ перечисленныхъ наказаній нумера 1, 2, 6 и 7 могутъ быть отнесены къ области дисциплины очистительной; всё остальные входять въ область исправительной дисциплины. Слёдуя принятому въ предыдущихъ главахъ порядку, мы разсмотримъ сначала наказанія дисциплинарно-исправительныя, какъ предупреждающія, по общему правилу, примѣненіе мѣръ очистительной дисциплины.

Къ мърамъ дисциплинарно—исправительнымъ относятся слъдующія наказанія. 1) Временное запрещение въ священнослужении, съ отръшениемъ отъ должности и съ опредълениемъ въ причетники.

Наказаніе это им'веть весьма сложный составъ. Опредвленіе въ причетническую должность соединяется здёсь съ временнымъ запрещеніемъ въ священнослуженіи, следовательно, какъ и это последнее, носить временный характерь, причемъ, какъ видно изъ отд. 3. гл. II. разд. III уст. дух. конс.: «о примвненіи мвръ взысканія и исправленія къ различнымъ степенямъ проступковъ и преступленій», 1) время опредвляется не только самою мърою раскаянія и исправленія, 2) но иногда и въ смыслъ извъстнаго, установленнаго самимъ закономъ срока 3). Но временно-исправительный характеръ наказанія, поскольку оно касается должностныхъ правъ, вытекающихъ изъ опредъленной должности іп specie, не выдерживается: священнослужитель, если и докажеть свое исправленіе, опредъляется не на прежнее мъсто служенія, а на другое, такъ что, вопервыхъ, возстановление въ правахъ ставится въ зависимость не отъ констатированнаго факта исправленія, или, даже, не отъ протеченія установленнаго закономъ срока наказанія, а отъ обстоятельствъ совершенно постороннихъ (существование празднаго священнослужительскаго мъста и проч.), и, во-вторыхъ, разсматриваемое наказание сводится, въ концъ концовъ, къ переводу на другое мъсто, 4) каковой

<sup>4)</sup> Следуеть заметить вообще, что въ означенномъ отделени уставь духконс. не даеть указаній исчернывающихъ, а представляеть только образцы примененія того или другаго наказанія къ тому или другому преступленію. Въ ст. 206 говорится: "въ случаяхъ, которые не означены въ семъ уставь, надлежить применяться къ указанной здесь постепенноств взысканій, а въ техъ, которые упоминаются въ перковныхъ правилахъ, или въ своде зак. рос. ими., руководствоваться церковными правилами и сводомъ, въ особенныхъ же случаяхъ испрашивать разрешенія св. синода".

з) Какъ увъряетъ примъч. къ п. 3 ст. 187.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Cr. 199.

<sup>4)</sup> Примѣч. къ п. 3 ст. 187: "священнослужителя, который подвергся такому взысканію, если усмотрѣны будуть въ немъ раскаяніе и исправленіе, назначать прежде на такое священнослужительское мѣсто, гдѣ бы онъ могъ находиться подъ ближайшимъ надзоромъ благочиннаго или другаго священника, или же опредѣлять на праздное мѣсто, для исправленія священнослужительской должности на иѣсколько мѣсяцевъ, съ тѣмъ, чтобы онъ, вте-

переводъ уставомъ дух. конс. не помѣщается въ ряду наказаній <sup>1</sup>). Священнослужитель, который подвергся разсматриваемому наказанію, не долженъ носить рясы, ниже какихъ либо священнослужительскихъ отличій <sup>2</sup>). Уставомъ указываются слѣдующіе случаи примѣненія этого наказанія: а) совершеніе богослуженія въ нетрезвости (кромѣ литургіи) въ первый разъ, б) неуваженіе къ дому Божію и осващеннымъ вещамъ онаго, неприличныии словами или дѣйствіемъ оказанное, в) допущеніе, по нерадѣнію, умереть младенцу безъ крещенія, г) вымогательство незаконной платы за преподаніе требъ, д) причиненіе кому либо внѣ церкви оскорбленія тяжкаго (?) и е) повѣнчаніе лицъ, которымъ не доставало болѣе года до совершеннолѣтія <sup>3</sup>).

Въ январъ 1875 года преосвященный самарскій, объясняя неудобство въ настоящее время посылать на причетническія ивста священнослужителей, присужденныхъ за разныя преступленія къ низведенію въ причетники, просиль разъясненія отъ св. синода относительно того, какимъ образомъ приводить въ исполнение ръшения, коими священнослужители присуждаются къ низведенію на причетническія должности въ томъ случав, если таковыхъ должностей не будетъ имъться въ виду праздными и не можно ли, приэтомъ, замънять низведение священнослужителя на причетническую должность посылкою въ одинъ изъ монастырей на туже должность, безъ права, впрочемъ, получать вознаграждение за труды служебные. Въ разръшение прописаннаго, св. синодъ указомъ отъ 17 декаб. 1875 г. предоставилъ преосвященному самарскому замънять низведение священнослужителей въ причетники посылкою ихъ въ одинъ изъ монастырей на ту же должность, съ тъмъ,

ченіе сего времени, самымъ діломъ оказалъ себя исправнымъ и получилъ отъ прихожанъ одобреніе къ совершенному утвержденію его на томъ міств.

<sup>1)</sup> Ст. 202 допускаеть переводь въ смыслѣ административной мѣры, когда жалобы прихожанъ на неисправность по совершенію богослуженія и требь и на немпролюбіе священнослужителя съ заполною ясностію не доказаны, но, между тѣмъ, большая часть прихожанъ просятъ удалить отъ ихъ церкви подвергшагося таковымъ жалобамъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Прим. къ н. 3 ст. 187.

²) Cr. 192—195, 197 H 199.

однакоже, чтобы эта замъна наказанія употреблялась только въ случать крайней нужды, при неимъніи праздныхъ причетническихъ мъстъ, и чтобы, приэтомъ, епархіальнымъ начальствомъ были принимаемы мъры къ обезпеченію семействъ такихъ священнослужителей, на время состоянія ихъ въ монастыръ.

Болъе общее значение имъетъ указъ св. синода, состоявшійся въ нынвшнемъ году, по поводу представленія преосвященнаго митрополита московскаго о замънъ налагаемаго на священнослужителей низведенія въ причетники другимъ способомъ наказанія. Въ виду того, что, на основаніи высочайше утвержденнаго 16 апръля 1869 г. журнала присутствія по дъламъ православнаго духовенства, составъ церковныхъ причтовъ значительно сокращенъ и, вследствіе сего, въ московской епархіи часто представляется невозможнымъ посылать на причетническія міста священнослужителей, присужденныхъ за разные проступки къ низведенію въ причетники, св. синодъ, опредъленіемъ 23 января—25 февраля текущаго года постановиль: предоставить преосвященному митрополиту московскому, согласно представленію его, замънять низведеніе священнослужителей въ причетники оставлением ихъ, впредъ до исправленія поведенія, на занимаємых ими мпстах, съ запрещеніемъ священнослуженія, съ подчиненіемъ ихъ особому надзору мъстныхъ благочинныхъ и съ выдачею имъ содержанія, не превышающаго причетническаго оклада, а церковь и приходъ, при коихъ они состоятъ, поручать наблюденію ближайшаго или благонадежнаго безм'встнаго священника, предоставляя имъ пользоваться за свои труды остальною частію священническаго оклада, причемъ таковую замъну наказанія употреблять только въ случав крайней нужды, при неимъніи праздныхъ причетническихъ мъстъ; вивств съ симъ предоставить преосвященному митрополиту московскому, когда признаеть удобнымъ и возможнымъ, руководствоваться и указомъ, даннымъ по сему же предмету преосвященному самарскому. Принимая же во вниманіе, что при настоящемъ сокращении состава церковныхъ причтовъ неудобство относительно посылки на причетническія міста священнослужителей можеть встрътиться и въ другихъ епархіяхъ, св. синодъ призналъ нужнымъ объ изложенныхъ опредъленіяхъ, послъдовавшихъ по представленіямъ преосвященныхъ митрополита московскаго и епископа самарскаго, поставить въ извистность всихъ епархіплыныхъ преосвященныхъ для руководства въ подобныхъ случаяхъ.

2. Временное запрещение въ священнослужении, безъ отрышенія от мыста, но съ возложеніемь епитиміи въ монастырь или на мисть. Въ отличіе отъ предыдущаго, данное наказаніе не соединяется съ отръщеніемъ отъ должности: лицо считается состоящимъ на прежнемъ «мъсть», только на извъстное время подвергается запрещению священнослуженія, каковое запрещеніе соединяется, притомъ, съ епитимією, которая можеть быть проходима въ монастыръ или на мъстъ жительства. Подъ епитиміею практика понимаетъ разнаго рода благочестивыя дъйствія: участіе въ богослужении, чтение и пъние въ церкви, чтение канона покаяннаго и акаоистовъ Господу Іисусу и Божіей Матери, опредъленное число земныхъ поклоновъ, но, вмъстъ съ тъмъ, и такъ называемыя «низшія послушанія» 1). Состоящіе подъ запрещеніемъ и епитиміею допускаются къ причащенію, по удостоенію духовника 2). Иногда уставъ духовныхъ консисторій выражается такимъ образомъ, что епитимія является главнымъ наказаніемъ, а запрещеніе священнослуженія получаеть смысль наказанія добавочнаго въ глав-

<sup>4)</sup> См. резолюцін Филарета, митр. москов. въ Душенолезн. Чтен. за 1871 г. сент. №№ резол. 2 и 5, 1873 г. янв. № 8, май № 4, іюль №№ 2 и 3, окт. № 3, 1874 г. февр. № 19, апр. № 2 и мн. др.

<sup>3)</sup> Одинъ благочинный просилъ разрѣшенія москов. митроп. Филарета, вакъ поступать съ запрещенными въ священнослуженіи, при допущеніи ихъ до причастія св. таинъ, т. е. самимъ ли имъ для сего священнодѣйствовать, вли пріобщать ихъ, по примѣру мірянъ. На это послѣдовалъ отвѣть: "поелику запрещены, то священнодѣйствовать не могутъ, а поелику не лишены священства, то, по удостоенію духовнаго отца, могутъбыть пріобщены св. таинъ служащимъ священникомъ во св. алтарѣ у св. престола—запрещенный священвикъ на правой сторонѣ престола, а запрещенный діаконъ на лѣвой сторонѣ престола, съ одѣяніемъ на литургіи, для пріобщенія, въ рясу и тѣхъ, которымъ ряса, кромѣ сего, запрещена". Душеполезн. Чтен. 1873, Авг. № 2.

- ному <sup>1</sup>). Иногда, напротивъ, временное запрещеніе священ нослуженія и епитимія предоставляются особыми, самостоятельными наказаніями, стоящими отдѣльно одно отъ другаго <sup>2</sup>). Изъ церковныхъ доходовъ священника, подвергшагося временному запрещенію въ священнослуженія, половина выдается ему или его семейству, а другая половина выдается священнику, исправляющему должность его по церкви <sup>3</sup>).
- 3. Временное испытаніе вт архіерейских домах и монастырях. Неизвъстно, чъть отличается это наказаніе отъ только что разсмотръннаго: какъ тамъ, такъ и здъсь сущность наказанія состоить въ томъ же запрещеніи священнослуженія съ епитимією, или безъ епитиміи, и съ вычетомъ половины церковныхъ доходовъ въ пользу священника, исправляющаго должность запрещеннаго по церкви и приходу 4). Различіе между монастыремъ и архіерейскимъ домомъ, какъ мъстами отбытія наказанія, состоитъ, какъ кажется, въ томъ только, что архіерейскій домъ служитъ мъстомъ назиданія, между прочимъ, лицъ, подвергнутыхъ временному запрещенію въ священнослуженіи или епитиміи по непосредственному архіерейскому суду, безъ формальнаго судебнаго производства, ех informata conscientia.

<sup>4)</sup> Ст. 198 уст. духови. консист. читается такъ: "священнослужитель, обнаруженный въ нетрезвости, наказывается въ первый разъ е питиміею въ монастыръ отъ двухъ до трехъ мъсяцевъ, безъ запрещенія или съ запрещеніемъ священно служенія, смотря по обстоятельствамъ дъла"....

<sup>2)</sup> Въ примъч. къ н. 5 статън 187 говорится: "когда священникъ подвергиется временному запрещенію въ священнослуженіи, или жеепитиміи въ монастыръ и архіерейскомъ домъ" ит. д.

в) См. означ. примъч. къ п. 5 ст. 187. Примъчаніе стоить подъ пунктомъ 5-мъ, который говорить не о разсматриваемомъ наказаніи, а о временномъ испытаніи въ архіерейскихъ домахъ и монастыряхъ, о которомъ рѣчь впереди. Но какъ и вообще эти два наказанія представляются тождественными, такъ и приведенное примъчаніе о раздълъ доходовъ относится къ лицамъ, подвергнутымъ тому и другому наказанію.

<sup>\*)</sup> Въ уставъ духовныхъ консисторій предусматриваются слъдующія преступленія, которыя влекуть за собою запрещеніе въ священнослуженіи съ епитимією въ монастыръ или архісрейскомъ домѣ: неуваженіе къ дому Вожію и освященнымъ вещамъ онаго, неприличными словами или дъйствіемъ оказанное во второй разъ (ст. 193), вымогательство незаконной пла-

Такой судь установлень 165 статьею устава путовных консисторій, которая гласить: «судопровіволетву непосредственно архієрейскому подлежать: а) проступки невіздінія г вечаянности, требующіе исправленія и очищенія совъст священнослужительской ісрархическимъ действіємъ архісрег и исудобоподвергаемые гласности и формамъ обывновеннаю суда; б) вообще, проступки противъ должности и благововеденія, не соединенные съ явнымъ вредомъ и соблазномъ, замъчениме въ священнослужителъ, котораго прежнее поведеніе было неукоризненно; в) жалобы, приносимыя именно съ тімъ, чтобы неправильно поступавшаго исправить архипастырскимъ судомъ и назиданіемъ безъ формальнаго ділопроизводства. Въ такихъ случаяхъ, епархіальный архіерей можеть поручать непосредственно отъ себя благочинному или другому дов'вренному священнослужителю произвесть негласное дознаніе, и если справедливость оговора или замічанія подтверждается, то вызывать обвиняемаго къ себъ, испытывать совъсть его и, смотри по проступку и по признакамъ раскаянія, отпускать прямо на місто съ пастырскимъ вразумленіемъ, или, притомъ, наложить приличную епитимію, съ прохожденіемъ оной на мисти, или вт архіерейскомт доми, до двух недъль. Въ епархіяхъ, которыя расположены на большихъ пространствахъ, или гдв вызовъ подобныхъ людей невозможенъ по отдаленности, архіерей поручаетъ вразумленіе обвиняемаго кому либо изъ довъренныхъ духовныхъ лиць, или подвергаеть его епитиміи, съ устраненіемъ на означенное время (до двухъ недъль) отъ священнослуженія. На таковыя распоряженія архіерея жалобы не допускаются и сіи случаи не вносятся въ формулярные списки». Итакъ, по смыслу закона, архіерейскій домъ, а не монастырь служить мъстомъ прохожденія епитиміи, назначаемой по не-

ты за преподаніе требъ (для церковнослужителей), оказанное въ первый разъ (ст. 195), причиненіе обиды сложами внѣ церкви (также для церковнослужителей только (ст. 197), нетрезвость, впервые обнаруженная (ст. 198), браковѣнчаніе безъ соблюденія требуемыхъ закономъ предосторожностей (ст. 199 и 200), непсправность по совершенію богослуженія и требъ п немиролюбіе (ст. 202).

посредственному архіерейскому усмотрівню, безъ судебнаго производства, исключая, конечно, тв случаи, когда епитимію назначается проходить на м'єсті жительства. Древняя Церковь, какъ указано было въ другомъ мъстъ, осудила въ самомъ принципъ внъсудебное наложение наказания: русская Церковь сделала заимствование изъ католическаго церковнаго права, и заимствованнымъ оказался институтъ, признаваемый вреднымъ и несправедливымъ въ средъ самой католической церкви. Можно сказать даже, что пересаженный на русскую почву, институть этоть представляется еще болже несостоятельнымъ, чъмъ на своей родинъ. Католическое духовенство страдаеть отъ suspensio ex informata conscientia, но тамъ, покрайней мъръ, суспенсія дъйствуетъ чисто отрицательнымъ образомъ; у насъ же къ запрещенію въ священнослужении присоединяется еще епитимія, понятіе которой остается въ своей первобытной неопредъленности. «Низшія послушанія», которыя также подводятся подъ это понятіе, какъ и чтеніе аканистовъ, могуть и въ настоящее время принять такія формы, которыми богаты XVII и XVIII стольтія, такъ какъ ни церковное, ни свътское законодательство не содержать въ себъ постановленій, которыя бы регулировали и ограничивали архипастырскій произволъ.

4. Усугубленіе надзора. Это оригинальное наказаніе стоить выше многихь другихь; отсюда можно заключать, что
и по тяжести наказаніе это, по мнѣнію редакторовь уст.
дух. консисторій, должно быть чувствительнѣе другихъ, ниже
его стоящихъ. Но очевидно, что надзоръ, хотя бы и усугубленный, какъ выражается уставъ духовныхъ консисторій,
не можетъ быть трактуемъ какъ наказаніе. Надзоръ есть систематическое наблюденіе за поведеніемъ лица, мотивируемое неувѣренностію въ неуклонномъ слѣдованіи со стороны
этого лица правиламъ благоповеденія. Подобная неувѣренность можетъ быть основана или на томъ, что лицо разъ
уже совершило проступокъ, или уже замѣчено въ извѣстномъ
порокѣ, или на томъ, что лицо это обвинялось, но фактъ
преступленія не констатированъ юридически. Въ первомъ
случаѣ лицо несетъ наказаніе за совершенный имъ просту-

повъ или за обнаруженный въ немъ порокъ, и ставится подъ надзоръ его будущее поведеніе <sup>1</sup>); во второмъ случав лицо не несетъ никакого наказанія, за отсутствіемъ юридически доказаннаго преступленія, тѣмъ не менѣе его будущее поведеніе опять-таки ставится подъ контроль <sup>2</sup>), въ виду того, что поколебалась презумнція той чистоты, которая требуется Церковію отъ ея служителей. Но въ томъ, и въ другомъ случав самый надзоръ не есть наказаніе, не есть мѣра реактивная противъ совершившагося преступленія: онъ имѣетъ мѣсто въ виду возможности будущаго преступленія.

5. Пеня и денежное взыскание. Наше законолательство различаеть денежное взыскание или штрафъ отъ пени. Различіе между ними, какъ истолковаль сенать въ указв 20 іюля 1805 года <sup>3</sup>), заключается въ томъ, что пеня есть «токмо легкое взысканіе, служащее къ исправленію непослушныхъ и строптивыхъ и къ побужденію ленивыхъ и медлительныхъ, а штрафъ есть уже самое наказание какого либо закону противнаго поступка, по суду опредъленное, такъ что пенями должны быть почитаемы всв тв денежныя взысканія, которыя налагаются безг производства суда, а къ штрафамъ должны быть относимы такія взысканія, которыя по слидствію и суду присутственными м'встами опредъляются». Вторая черта, отличающая пени отъ денежныхъ взысканій, по толкованію сената, заключается въ томъ, что налагаемыя и взыскиваемыя цени отсылаются въ приказы общественнаго призрънія, а штрафы причисляются къ

<sup>1)</sup> О перваго рода надзоръ говорится въ ст. 197 уст. дух. консист.: "священнослужитель, обличенный въ причинении кому либо вит церкви оскорбления неприличными словами, подвергается денежному взысканию въ пользу сиротъ духовнаго въдомства и особому надзору благочиннаго с.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Примъръ послъдняго рода надзора можно видъть въ ст. 202. Въ тъхъ случаяхъ, когда жалобы прихожанъ на священноицерковнослужителей въ неисправности и немпролюбіи съ законною ясностію не доказаны, но, между тъмъ, большая часть прихожанъ просятъ удалить отъ ихъ церкви подвергшагося таковымъ жалобамъ, они переводятся на другія мъста, съ порученіемъ особому надзору.

<sup>3)</sup> H. C. 3. № 21804.

общимъ государственнымъ доходамъ. Наконецъ, третья черта различія между пеней и денежнымъ взысканіемъ, на которую указываетъ сенатъ въ другомъ своемъ указъ 31 мая 1815 года 1), заключается въ томъ, что «мъра пеней неопредълительна и зависитъ отъ степени упущенія», тогда какъ штрафы импють положенную закономъ мъру и заключаютъ въ себъ судебное наказаніе. Взглядъ свътскаго законодательства на различіе между пеней и денежнымъ взысканіемъ или штрафомъ, повидимому, руководилъ и редакторами устава духовныхъ консисторій, что видно уже изъ того одного, что они не отождествляютъ этихъ понятій, а ставять ихъ рядомъ одно подлѣ другаго. Но въ уставъ выдерживается только одна черта различія между пеней и денежнымъ взысканіемъ, именно первая изъ указанныхъ сенатомъ 2), остальныхъ двухъ не замѣчается.

6. Поклоны. Молитва обратилась въ орудіе или въ средство наказанія, благодаря искаженію понятія епитиміи. Богомоленіе или поклоны суть не что иное, какъ одно изъ возможныхъ «благочестивыхъ упражненій», которыя подводятся подъ понятіе епитиміи. Уставъ духовныхъ консисторій выдѣляетъ, однако, это дѣйствіе изъ общей совокупности благочестивыхъ упражненій, налагаемыхъ въ видѣ епитиміи, и возводитъ поклоны на степень самостоятельнаго наказанія, какъ будто отличнаго отъ епитиміи, о которой шла рѣчь выше. Молитва здѣсь представляетъ собою

¹) II. C. 3. № 25867.

Уизь отд. 3 гл. П разд. ПП "О примъненіи мъръ взысканія и исправленія къ различнымъ степенямъ проступковъ и преступленій" можно видъть, что де не ж но е в з ы с к а н і е въ пользу спротъ духовнаго въдомства назначается за причиненіе кому либо вить церкви оскорбленія неприличными словами, т. е. за такое дъйствіе, которое наказывается по с л т. с уде б н а г о п р о и з в о д с т в а, пеня же назначается за неисправное веденіе приходорасходныхъ книгъ, а также метрическихъ книгъ, исповъдныхъ росписей и обыскныхъ книгъ (ст. 203 и 204 уст. дух. консист.). А такъ какъ наказаніе за означенную неисправность не предполагаетъ судебнаго производства, то и можно заключить, что первая черта различія между пеней и денежнымъ взысканіемъ въ уставъ духовныхъ консисторій, дъйствительно, проведена.

не бесёду человёка съ Богомъ, а наказаніе, унизительное для молящагося, включающее въ себя черты опозоренія, въ духё воинскаго устава Петра Великаго. По уставу духовной консисторіи, наказаніе это полагается за одно только преступленіе—за неуваженіе къ дому Божію и освященнымъ вещамъ онаго, неприличными словами или дёйствіемъ оказанное въ первый разъ 1); но въ практикѣ оно налагается за весьма разнородные проступки 2). Поклоны могутъ быть публичные или келейные 3).

- 7. Строгій или простой выговорт. Наказаніе это, по уставу духовной консисторіи, назначается въ двухъ случаяхъ, и въ обоихъ альтернативно съ другими наказаніями: съ поклонами 4) и съ денежной пеней 5), какъ и вообще уст. духовныхъ консисторій не любитъ ограничиваться однимъ только наказаніемъ. Независимо отъ этого выговорами, по указу св. синода 9-го марта 1836 года є), предписано наказывать за медленность и нерадѣніе по службѣ присутствующихъ въ духовныхъ консисторіяхъ, въ духовныхъ правленіяхъ и въ попечительствахъ о бѣдныхъ духовнаго званія, благочинныхъ и депутатовъ. Уставъ знаетъ тонкое различіе между строгимъ и простымъ выговоромъ, но въ чемъ состоитъ это различіе, —неизвѣстно.
- 8. Замъчаніе. Еще менте извъстна сущность наказанія, которое стоить послъднимь въ ряду мъръ взысканія и исправленія, подъ именемь замъчанія. Очевидно только, что наказаніе это должно быть легче выговора, даже простаго, нестрогаго. Въ самомъ уставъ не встръчаемъ ни одного примъра назначенія этого наказанія.

<sup>1)</sup> Cr 198

<sup>2)</sup> См. резолюціи Филарета митроп. московскаго въ "Душенолезномъ Чтеніи" за 1871—75 гг. Едва ли не на каждой страницѣ можно встрычть это наказаніе.

<sup>3)</sup> Тамъ же.

<sup>4)</sup> Ст. 193, за неуважение къ дому Божию и освященнымъ вещамъ онаго.

<sup>5)</sup> Ст. 203 и 204, за неисправное веденіе приходорасходныхъ, метрическихъ, испов'ядныхъ и обыскныхъ книгъ.

<sup>6)</sup> II. C. 3. № 8953.

- § 36. Изъ длиннаго ряда наказаній, выставляемыхъ уставомъ дух. конс., къ области очистительной дисциплины могуть быть отнесены слёдующія наказанія.
- 1) Лишеніе священнослужителей сана, а священномонашествиющих сана и монашества съ исключением в изъдуховнаговъдомства. Мывидели, что очистительный характерь этого наказанія состоить въ томъ, что оно устраняеть изъ клира негодные элементы: лицо, обладавшее, въ силу своей принадлежности къ клиру, особымъ положеніемъ и особыми правами въ церковномъ обществъ, утрачиваетъ это положение и эти права и обращается въ разрядъ мірянъ. Но не съ этойточки зрінія смотрить на лишение сана наше законодательство. Если, съ научно-теоретической зрвнія, всякое дисциплинарное наказаніе, какъ таковое, дъйствуеть въ предълахъ извъстнаго общественнаго круга, какъ особой жизненной сферы, не переступая границь этой сферы, не касаясь положенія лица въ государствъ и не затрогивая его государственно-гражданскихъ правъ; то, напротивъ, по нашему законодательству, извержение является столько же разрушительнымъ для положенія лица въ Церкви, какъ и для положенія его въ государствъ.

Въ ст. 188-й уст. дух. консис. говорится, что лишенію сана, съ исключениемъ въ то же время изъ духовнаго въдомства, подвергаются священнослужители, которые обличены въ уголовныхъ преступленіяхъ и присуждены къ таковому наказанію уголовными присутственными м'встами; такому же наказанію, говорится далье въ 188 статьв, подвергаются и ть, которые отступили бы отъ святой православно-каоолической восточной Церкви въ ересь или расколъ. Если бы это было справедливо, т. е. если бы извержение изъ клира, или, какъ оно называется въ нашемъ уставъ духовныхъ консисторій, лишеніе сана съ исключеніемъ изъ духовнаго въдомства имъло мъсто только въ случаяхъ, означенныхъ въ 188 ст. устава; въ такомъ случав отношение нашего законодательства къ лицамъ изверженнымъ могло бы еще быть отчасти оправдываемо, - говоримъ отчасти, потому что и въ случаяхъ уголовной отвътственности не всякое преступление влечетъ за собою для преступника лишеніе правъ и, такимъ образомъ, перемвну въ его государственно-гражданскомъ положении. Но двло въ томъ, что редакція 188 статьи страдаетъ крайнею неправильностію: лишеніе сана, съ исключеніемъ изъ духовнаго въдомства имветъ мъсто не только, вопервыхъ, въ случаяхъ, указываемыхъ въ 188 ст., но и вовторыхъ, за нарушеніе цвдомудрія и святости брака 1), каковое нарушеніе не необхолимо влечетъ за собою уголовное преслъдованіе, и втретьихъ, наконецъ, за различнаго рода пороки и проступки, когда мвры исправленія, бывъ примънены къ виновнымъ, не оказали исправляющаго дъйствія, когда лишеніе сана является, такимъ образомъ, заключительнымъ актомъ церковной дисциплины, вызываемымъ неисправимостію исправляемаго.

По стать 277-й тома IX св. зак. священнослужители, лишенные духовнаго сана по приговору духовнаго начальства, а равно церковно-служители и ученики духовныхъ училищъ, исключаемые изъ духовнаго въдомства за пороки, подвергаются действію правиль, определенных вы уставе о предупрежденіи и пресъченіи преступленій. Въ означенномъ уставъ находимъ довольно длинный рядъ статей подъ рубрикою: «о предупрежденіи и пресвченіи порочнаго поведенія лицъ, лишенныхъ духовнаго званія» 2). Исключаемые изъ духовнаго въдомства за пороки и дурное поведеніе передаются въ распоряженіе губернскихъ правленій 3), какъ лица бълаго духовенства, такъ и монашествующіе 4). Эта передача духовными консисторіями губернскимъ правленіямъ лицъ, исключаемыхъ изъ духовнаго въдомства, въ виду крайней неудовлетворительности статей уст. о пред. и прес. прест. въ редакціонномъ отношеніи, возбуждаеть некоторыя недоуменія.

Прежде всего, обращаеть на себя вниманіе то разногласіе, какое представляють статья 282-я, составившаяся изъ высочайше утвержденнаго мивнія государств. совъта 1833

<sup>1)</sup> Ст. 196 уст. дух. консист.

<sup>2)</sup> Св. Зак. Т. XIV, ст. 279-292 уст. о пред. и прес. прест.

<sup>3)</sup> Cr. 281.

<sup>4)</sup> Cr. 279.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Cr. 280.

года 1), и примъчаніе къ этой статьъ, составившееся изъ указа 1846 года <sup>2</sup>), по вопросу о судьбъ лишенныхъ сана духовныхъ лицъ, пересылаемыхъ духовными консисторіями въ губернскія правленія. Въ статью 282-й говорится, что священнослужители, лишенные за пороки и неблагочинные поступки духовнаго сана отсылаются въ мъстное губернское правленіе, съ подробнымъ объясненіемъ вины, за которую лишены священнослужительского сана; напротивъ, примъчаніемъ къ этой стать устанавливается любопытное различие между двумя категоріями лицъ: однихъ духовныя консисторіи исключаютъ изъ духовнаго званія, съ предоставленіемъ права на избраніе рода жизни въ гражданскомъ въдомствъ, другихъ безъ предоставленія имъ таковаго права, - подробное объясненіе вины со стороны консисторіи губернскимъ правленіямъ, имфеть мъ. сто только относительно лицъ этой последней категоріи. Изъ буквальнаго смысла примъч. 1 къ ст. 282 можно, повидимому, заключить, что и между самыми пороками и проступками установлено законодательствомъ различіе въ томъ смысль, что одни изъ нихъ, лишая сана, лишаютъ вмъств съ тъмъ н права на избраніе рода жизни въ гражданскомъ вёдомстві, другіе же не лишають этого права, исключая только виновныхъ изъ духовнаго званія. Но, въ такомъ случав, мы вправъ были бы искать въ законодательствъ точнаго опредъленія, какіе пороки лишають права на избраніе рода жизни и какіе не лишають; между тімь, въ законодательстві отвіта на этотъ вопросъ не содержится. Указанное недоумъніе, какъ кажется, можеть быть устранено при помощи историческаго толкованія.

Выше приведенъ былъ нами сенатскій указъ 30 ноября 1806 года <sup>3</sup>), которымъ разъяснено, что свобода избирать родъ жизни предоставляется только людямъ, увольняемымъ отъ духовныхъ властей по излишеству и неспособности къ священническимъ званіямъ и, напротивъ, до лицъ, исклю-

¹) II. C. 3. № 6289.

<sup>2)</sup> Ibid. № 20146.

<sup>3)</sup> II. C. 3. № 22978.

чаемыхъ изъ духовнаго званія за пороки, не относится. Въ виду этого указа, хотя онъ и отмененъ высочайше утвержд. мивніемъ госуд, совъта 1833 года, можно думать, что законодательство наше не допускаетъ никакого различія между пороками, что всв они безразлично лишають права на избраніе рода жизни, что примічаніе 1 къ ст. 282 уст. о пред. и пресъч. прест. говоритъ не только объ исключени изъ духовнаго званія за пороки, но вообще объ увольненіи изъ этого званія по различнымъ причинамъ (неспособность, излишество и т. п.) и въ этомъ смыслъ устанавливаетъ различіе между лицами, лишаемыми сана за пороки, и лицами, исключаемыми изъ духовнаго званія по другимъ причинамъ и что, такимъ образомъ, подробное объяснение вины должно имъть мъсто всякій разъ, когда дъло идетъ объ исключеніи изъ духовнаго званія за пороки. При разсмотрівній дальнійшихъ постановленій уст. о пред. и прес. прест., опредвляющихъ, дальнъйшую судьбу исключаемыхъ изъ духовнаго въдомства лицъ, мы продолжаемъ встръчаться съ новыми недоумвніями. Въ ст. 282 говорится далве: «губернскія правленія сообщають казеннымь палатамь о запискі сихь лю-Аей, буде они не изъ дворянъ, въ одно изъ податныхъ состояній въ мінане, или же въ число казенныхъ крестьянъ, по ихъ желанію». Въ примъчаніи же къ означенной статьъ говорится: «губернскія правленія, получа ръшенія консисторій, по которому исключенному изъ духовнаго званія предоставлено право на избраніе рода жизни, должны приводить только оныя въ исполнение; что же касается до твхъ, о которыхъ въ решеніи консисторіи не будеть сказано, что имъ предоставляется право на избраніе рода жизни, но о которыхъ изъ консисторіи будутъ сообщены подробныя свідінія о поведеніи и порокахъ ихъ, то съ таковыми губернскія правленія им'вють поступать на точном основаніи существующих постановлений о порочных церковнослужителях, исключаемых из духовнаго званія 1)».

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Существующія постановленія, о которыхъ здёсь идетъ речь, какъ о изъ ссылки, суть 284 ст. и след. Статья 284 гласить: "лица, исклю-

Въ какомъ отношеніи стоятъ эти статьи между собою, неясно. Статья 282-я говорить о запискъ присылаемыхъ въ губериское правленіе лицъ, буде они не изъ дворянъ, въ одно изъ податныхъ состояній, въ мъщане, или же въ число

чаемыя изъ духовнаго въдомства, по суду епархіальному, за пороки, лишающіе ихъ права на избрапіе рода жизни, водворяются въ якутской области, по ближайшему усмотрению местнаго начальника восточной Сибири, гдв представится более возможности для сельскаго хозийства или городскихъ занятій, причислял ихъ къ городскимъ и сельскимъ податнымъ обществамъ, на основачін общихъ правиль, постановленныхъ въ статьяхъ 889-896 устава о семльныхъ, о людяхъ, ссылаемыхъ въ Сибирь за порочное поведеніе въ порядк'є административномъ; для отвращенія же вреднаго вліянія означенныхъ лицъ въ духовно-нравственномъ отношеніи на другихъ жителей якутской области предоставляется главному начальству восточной Сибири, по соглашению съ мъстнымъ духовнымъ начальствомъ, учредить наблюдение за сими лицами и, если окажется нужнымъ, принимать въ этомъ случав подлежащія міры, по ближайшимъ містнымъ соображеніямъ. (См. указы 1 іюня 1851 г. и 9 авг. 1854 г. И. С. З. №№ 25236 и 28470). Церковнослужители, исключаемые изъ духовнаго званія въ закавказскомъ краж, могуть быть переводимы изъ одной губерній края въ другую. (Уст. о пред. и прес. прест. прим. 1 къ ст. 284). Намъстнику кавказскому предоставлено право разрѣшать тѣмъ изъ лицъ, исключенныхъ изъ духовнаго званія и сосланныхъ по прежнимъ постановленіямъ въ закавказскій край для водворенія, кои, при хорошемъ поведеніи и образѣ жизни, пробыли въ ссылкѣ не менъе цати лътъ, возвращаться на родину во внутреннія губерніи, съ темъ, однако, чтобъ они были причисляемы тамъ къ податному сословію безь всякихъ льготь отъ платежа податей и повинностей, и къ тъмъ только обществамъ, которыя согласятся принять ихъ къ себъ (примъч. 2 къ ст. 284). Исключаемые за пороки изъ духовнаго въдомства церковнослужители, признанные, по свидътельству врачебныхъ управъ за старостію и увачьемъ, неспособными; къ земледальческимъ трудамъ, оставляются въ заведеніяхъ приказовъ общественнаго призрѣнія, съ унотребленіемъ ихъ къ легкимъ работамъ. Они могуть быть также отдаваемы на благонадежное поручительство родственниковъ и людей постороннихъ, съ темъ, чтобы, оставаясь въ въдъніи приказовъ, не отлучались изъ города, въ которомъ пребывають, и находились подъ надзоромъ мъстной полиціи за ихъ поведеніемъ. (Ст. 286 уст.) Въ случає исключенія священно и церковнослужителей изъ духовнаго званія за порочное поведеніе и отдачи ихъ, при дійствін прежнихъ постановленій, по неспособности въ военной службѣ и въ заводскимъ работамъ, на пропитаніе къ ихъ родственникамъ, дозволяется темъ, которые были священнослужителями, записываться, по желанію ихъ, въ городское или крестьянское званіе, а тімъ, которые были церковнослужителями-въ государственные крестьяне по многоземельнымъ и ставропольской губерніямъ. (Ст. 291, см. П. С. 3. № 12742.)

казенныхъ крестьянъ, по ихъ желанію; статья же 284 и сл. говорять прямо о ссылкъ подобныхъ лицъ въ якутскую область и пр. Можетъ быть, статья 282 относится къ бывшимъ свяшеннослужителямъ, а ст. 284 и сл. касаются бывшихъ церковнослужителей; но изъ настоящей редакціи статей уст. о пред. и прес. прест. такого вывода не получается. Ясно, впрочемъ, одно, что священнослужители, лишаемые сана за пороки, теряютъ права состоянія: исключеніе въ этомъ случав дълается для тъхъ священноицерковнослужителей, которые до вступленія въ духовное званіе принадлежали къ дворянству. Въ ст. 282 говорится: «губернскія правленія сообщають казеннымъ палатамъ о запискъ сихъ людей, буде они не изъ дворянъ, въ одно изъ податныхъ состояній, въ мъщане, или же въ число казенныхъ крестьянъ, по ихъ желанію; а темъ, которые въ духовномъ званіи были изъ дворянъ личныхъ, потомственныхъ, или же кои получили достоинство сіе по орденамъ, оставлять права, дворянамъ присвоенныя, не возвращая токмо чиновъ, до вступленія въ духовное званіе полученныхъ». О церковнослужителяхъ изъ дворянъ говорится: «если бы между церковнослужителями, исключенными изъ духовнаго въдомства за пороки, лишающіе ихъ права на избраніе рода жизни, оказались и люди, имфющіе по происхожденію дворянское право, то, ограничивъ наказаніе ихъ запрещеніемъ поступать въ службу гражданскую, дозволяется имъ однако, буде пожелають, записываться въ военную службу рядовыми съ выслугой; въ томъ же случав, когда окажутъ снова развратное поведеніе, предаются суду и подвергаются наказаніямъ, смотря по учиненнымъ ими проступкамъ». Такимъ образомъ, священноицерковнослужители изъ дворянъ, и по лишеніи духовнаго сана, сохраняють права дворянства, напротивъ, священноицерковнослужители не изъ дворявъ обращаются въ податное состояніе. Несправедливость различія, которое дізаеть въ этомъ случай наше законодательство между священноицерковнослужителями, наиболже ръзко выступила съ изданіемъ положенія о правахъ дѣтей православнаго духовенства 26 мая 1869 года. Указанное положение присвоило священноицерковнослужительскимъ дътимъ права дътей личныхъ дворянъ и почетныхъ гражданъ; такъ какъ преимущественно изъ этихъ лицъ образуется личный составъ духовенства, то ясно, что всв подобныя лица, обращаясь въ податное состояніе при потер'в сана, лишаются правъ высшаго состоянія, которыя принадлежали имъ, въ силу самаго факта происхожденія отъ духовныхъ лицъ. Такимъ образомъ, мы встрвчаемся съ весьма страннымъ явленіемъ въ нашемъ законодательствъ: для духовныхъ лицъ, совершившихъ уголовныя преступленія, существують судь и судебныя гарантіп различнаго рода, приговоры суда, присуждающіе къ наказаніямъ, соединеннымъ съ лишеніемъ всёхъ правъ состоянія, или всёхъ особенныхъ правъ и преимуществъ, прежде обращенія ихъ къ исполненію, представляются чрезъ министра юстиціи на усмотръніе Императорскаго Величества 1); напротивъ, для лицъ, не совершившихъ никакого уголовнаго преступленія, лишаемыхъ сана за такъ называемые «пороки и неблагочинные поступки», не существуеть никакихъ судебныхъ гарантій, права состоянія буквально улетучиваются и, приэтомъ, остается неизвъстнымъ, кто и когда лишаетъ виновныхъ этихъ правъ.

Независимо отъ вышесказаннаго, для лишаемыхъ сана дуковныхъ лицъ существуютъ установленныя высочайше утверж. мнѣніемъ госуд. сов. 1833 г. и занесенныя въ 282-ю статью дъйствующаго устава о предупрежденіи и пресъч. прест. ограниченія: имъ запрещается какъ въѣздъ въ объ столицы и жительство въ оныхъ, такъ и вступленіе въ государственную или общественную по выборамъ дворянскимъ и городскимъ службу; въ военную же службу могутъ они быть принимаемы токмо рядовыми. Лица, исключенныя изъ духовнаго въдомства за пороки, не могутъ ни участвовать въ съъздахъ для избранія гласныхъ въ земскія собранія, ни быть избираемы въ сіи гласные <sup>2</sup>). Тамъ, гдъ введено въ дъйствіе городовое положеніе 16 іюня 1870 г. лица, лишенныя духовнаго сана или званія за пороки, не имъютъ права голоса на городскихъ выбо-

<sup>1)</sup> Уст. угол. судопр. ст. 945 п. 1.

<sup>2)</sup> Ирим. 3 къ ст. 282 уст. о пред. и пресъч. прест. по прод. 1871 г.

рахъ и не могуть быть избираемы ни въ гласные городской думы, ни въ городскія общественныя должности <sup>1</sup>). Запрещеніе въвзда и жительства въ столицахъ имветь силу втеченіе семи льть, а запрещеніе вступленія въ службу для діаконовъ втеченіе дввнадцати, для священниковъ втеченіе двадцати льть; по прошествіи сихъ сроковъ, указанныя запрещенія слагаются, буде подвергшіеся онымъ заслужать образомъ жизни одобреніе своихъ обществъ или сословій; но дозволеніе свободнаго выбора службы и за симъ дается токмо имвющимъ на оное право по своему состоянію или по ученымъ степенямъ магистровъ, кандидатовъ и студентовъ <sup>2</sup>).

Священнослужители, присуждаемые рѣшеніями епархіальнаго начальства къ лишенію сана, а причетники къ исключенію изъ духовнаго в'ядомства, допускаются къ объявленію удовольствія или неудовольствія на таковыя рішенія. Если подсудимый объявить удовольствіе или не объявить неудовольствія въ семидневный срокъ, или же, объявивъ въ сей срокъ неудовольствіе, не подасть втеченіе місяца аппелляціоннаго отзыва, рѣшеніе приводится въ исполненіе, и объ ономъ, касательно священнослужителей, доносится св. синоду къ свъдънію. Но если подсудимый, объявивъ въ срокъ неудовольствіе и потомъ, втеченіе мъсяца (со дня подписанія неудовольствія), подасть аппелляціонный отзывь, то исполненіе останавливается, и рёшеніе епархіальнаго начальства представляется св. синоду съ самымъ дълопроизводствомъ, съ запискою изъ онаго, подробною справкою о подсудимыхъ и аппелляціоннымъ отзывомъ 3). Въ отзывахъ подсудимые должны изъяснять, въ чемъ они почитаютъ приговоръ неправильнымъ, и какимъ именно законамъ онъ противенъ 4). Священнослужитель, приговоренный къ лишенію сана и объявившій неудовольствіе, не можеть священнодъйствовать до ръшенія въ св. синодъ двла. Если въ семъ положении онъ окажется въ какихъ лябо

<sup>1)</sup> Примвч. 4 къ назв. ст. по прод. 1871 г.

<sup>2)</sup> Cr. 282.

<sup>5)</sup> Ст. 181 уст. дух. консист.

<sup>\*)</sup> Тамъ-же, ст. 183.

предосудительных в поступкахь, то о семъ доносится немедленно св. синоду <sup>1</sup>). Если священнослужители присуждаются из лишенію сана рышеніем уголовных (?) присутственных мысть за какое либо уголовное преступленіе и если епархіальное начальство къ оправданію ихъ ничего не имѣетъ, то, по приведеніи того рышенія съ своей стороны въ исполненіе, оно доносить о семъ св. синоду для свыдынія <sup>2</sup>) Въ случать преступленій уголовныхъ, судъ производится на общемъ основаніи, но снятіе духовнаго сана, во всякомъ случать, производится въ духовномъ въдомстві <sup>3</sup>).

Въ 1849 году послъдовало высочайшее повелъніе: всъхъ, подвергающихся лишенію духовнаго сана, кром'в подлежащихъ уголовному суду, помъщать, по усмотрънію св. синода, въ монастыри, для преподанія имъ средствъ восчувствовать свою вину при духовныхъ увъщаніяхъ, а потомъ уже передавать въ гражданское въдомство, для поступленія съ ними на основаніи существующихъ о семъ правиль, исключая, однакожь, тв лица, которыя, по чистосердечномъ раскаяніи, признано было бы возможнымъ оставить въ въдомствъ духовномъ и опредълить въ соотвътственныя низшія должности 3). Приведенное высочайшее постановленіе, какъ видно, возбуждало немалыя недоумьнія и примынялось вы практикы различно, чёмъ вызванъ былъ объяснительный указъ св. синода 6-го іюля 1867 года, весьма любопытный въ его объясненіяхъ. Изъ производящихся въ епархіальныхъ управленіяхъ дёлъ св. синодъ усмотрель, что высочайшій указь отъ 31 декабря 1849 года о помъщении всъхъ лишаемыхъ духовнаго сана въ монастыри, для преподанія имъ средствъ восчувствовать свою вину при духовныхъ увъщаніяхъ, не всъми епархіальными начальствами исполняется однообразно, при постановленіи опредъленій о лишеніи священнослужителей ихъ сана. Нъкоторыя начальства епархіальныя, при разсмотрівній діль о священнослужителяхъ, подлежащихъ собственно суду духовному, при-

¹) Тамъ же, ст. 184.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тамъ же, ст. 186.

з) Уст. о пред. и пресъч. прест. ст. 279.

<sup>4)</sup> См. отчетъ оберъ-прокур. св. синода за 1849 г. (стр. 39).

мъняють силу сего высочайшаго повельнія лишь къ тымь изъ священнослужителей, преступленія коихъ влекуть за собою для нихъ, на основаніи церковныхъ постановленій и другихъ дъйствующихъ по въдомству православнаго исповъданія узаконеній, лишеніе сана съ исключеніемъ изъ духовнаго въдомства; другія же епархіальныя начальства дають сему высочайтему повельнію болье общирное значеніе, распространяя силу онаго на всёхъ вообще священнослужителей, лишаемыхъ сана, не исключая, такимъ образомъ, изъ сего числа и такихъ, для коихъ извержение изъ чина за ихъ поступки, на основаніи тёхъ же узаконеній, должно быть соединено не съ исключеніемъ изъ духовнаго в'вдомства, а съ оставленіемъ въ семъ послёднемъ на низшихъ должностяхъ. Различное примънение епархіальными начальствами высочайшаго повельнія 31 декабря 1849 года привело св. синодъ къ необходимости разъяснить:

- 1) когда священнослужители присуждаются духовнымъ судомъ къ лишенію священнаго сана и исключенію изъ духовнаго званія, въ послъдствіе состоявшихся о сихъ лицахъ приговоровъ уголовныхъ присутственныхъ мъстъ; то такіе священнослужители, по буквальному смыслу употребленнаго въ вышеозначенномъ высочайшемъ повелъніи выраженія: «всъхъ лишаемыхъ сана, кромъ подвергшихся уголовному суду», подлежатъ лишенію сана и исключенію изъ духовнаго званія, безъ предварительнаго принятія, въ отношеніи къ нимъ, указанной мъры;
- 2) когда, при разсмотрѣніи въ духовномъ судѣ дѣлъ о священнослужителяхъ, подлежащихъ за свои дѣянія собственно сему суду, лица эти изобличаются въ учиненіи поступковъ, по самому свойству ихъ дѣлающихъ ихъ нетерпимыми въ духовномъ званіи, каковы напр. указанные въ 25 апостольскомъ правилѣ и др., и вслѣдствіе сего духовнымъ судомъ, на основаніи церковныхъ правилъ, будутъ постановлены опредѣленія о лишеніи означенныхъ лицъ духовнаго сана съ исключеніемъ ихъ изъ духовнаго званія; то таковыя опредѣленія духовнаго суда должны быть приводимы въ исполненіе также безъ примѣненія къ подсудимымъ изъясненной въ

циркулярномъ указъ св. синода отъ 31 декабря 1849 года мъры. И наконецъ,

3) вогда священнослужители изобличаются также въ подлежащихъ разсмотрънію суда духовнаго поступкахъ, подвергающихъ ихъ, на основаніи церковныхъ постановленій и другихъ дъйствующихъ по въдомству православнаго исповъданія узаконеній, лишенію сана съ низведеніемъ въ причетники; то, при постановленіи духовнымъ судомъ по симъ предметамъ опредъленій, и къ симъ последнимъ высочайшее повеленіе о помъщени всъхъ лишаемыхъ священнаго сана въ монастыри не имъетъ примъненія, такъ какъ распространеніе на подобные случаи силы означеннаго высочайщаго повельнія обратилось бы, въ явное нарушение общаго церковнаго правила: «не отмстини дважды за едино» (Наум. 1, 9), для лица, подлежащаго низведенію въ причетники, въ усугубленіе мъры взысканія, положеннаго въ законъ за совершонное имъ преступленіе, подвергая это лицо, предварительно опредвленія его на причетническую должность, еще монастырскому, втеченіе опредъленнаго времени, заключенію.

Въ силу приведенныхъ соображеній, св. синодъ предписалъ епархіальнымъ начальствамъ къ руководству и исполненію, что при постановленіи духовнымъ судомъ въ поименованныхъ случаяхъ опредвленій о священнослужителяхъ, подлежащихъ лишенію сана, духовному суду надлежить приводить сін опредъленія въ исполненіе, безъ примъненія къ нимъ изъясненной въ циркулярномъ указъ св. синода отъ 31-го декабря 1849 г. высочайшей води. Неизвъстно, имълъ ли въ виду св. синодъ при своихъ соображеніяхъ и разъясненіяхъ, что указываемыя имъ категоріи лицъ, лишаемыхъ священнаго сана, имъютъ значение исчерпывающихъ, т. е. что какихълибо другихъ случаевъ лишенія сана, которые бы не подходили подъ одну изъ трехъ, названныхъ св. синодомъ категорій, не встрвчается въ практикв и не предусматривается въ законодательствъ, такъ что, слъдовательно, сила циркулярнаго указа 31-го дек. 1849 года, въ сущности, сводится къ нулю.

2. Лишеніе священнослужителей сана, съ оставленіемъ въ духовномъ въдомствъ на низшихъ должностяхъ, и лише-

въздания в одном строицих сана съ оставлением въ одном на покажние. Наказание это имъетъ очистительвъ смыслъ, въ какожам смысла въ клиръ входять и лица, не имфющія степевой сващенства, а для церковной іерархіи, какъ совокупности лицъ, получившихъ чрезъ таинственное рукоположение одну изъ трехъ степеней священства: священный санъ терается навсегда и лицо, хотя остается въ клиръ, но на низшихъ должностихъ, не соединенныхъ съ священнымъ саномъ. Наказаніе это, какъ видно изъ отдёл. з гл. ІІ разд. ІІІ уст. ихх. консист.: «о примъненіи мъръ взысканія и исправленія къ различнымъ степенямъ проступковъ и преступленій». имъетъ мъсто въ следующихъ случаяхъ: за прибитіе коголибо священнослужителемъ въ церкви, во время священнослуженія, рукою или орудіемъ 1), за произведеніе въ церкви неблагочинными словами или действіями соблазна или заменнательства, отъ котораго последуетъ остановка въ священнослуженіи <sup>2</sup>), за совершеніе божественной литургіи въ нетрезвости 3), за завъдомое повънчание лица, обязаннаго союзомъ супружескимъ, а также за повънчаніе лицъ, соединенныхъ родствомъ въ первыхъ четырехъ степеняхъ и въ родствъ духовномъ 4).

Съ лицами, лишенными священнаго сана и низведенными въ причетническія должности, въ случав, если они продолжають вести себя неблагочинно, поступается такъ, какъ разъяснено было выше, т. е. они подвергаются лишенію сана, съ исключеніемъ изъ духовнаго въдомства и со всьми послъдствіями этого исключенія. Примъчаніе къ пункту 2 му ст. 187 говоритъ: если лишенные сана, съ опредъленіемъ на низшія должности, окажутся послъ сего въ неблагочинныхъ поступкахъ, то исключать ихъ изъ духовнаго званія и препровождать къ гражданскому начальству, для обращенія въ податное состояніе. Священнослужителя, осужденнаго на ли-

<sup>\*)</sup> Уст. дух. консист. ст. 190.

<sup>2)</sup> Cr. 191,

<sup>3)</sup> Cr. 192.

<sup>4)</sup> Cr. 200 H 201.

шеніе сана, если онъ вдовъ, не возбраняется, по его прошенію, принимать въ монастырь съ надеждою постриженія, когда принесеть достойный плодъ поваянія, но безъ возвращенія ему священнослужительскаго званія. Если случится, что священникъ, имъющій орденъ, или другой знакъ отличія, установленный для духовенства и жалуемый съ высочайшаго соизволенія, подвергнется изверженію изъ сана и низведенію навсегда въ причетники, въ такомъ случав о снятіи съ него знака представляется святейшему синоду, для испрошенія высочайшаго разрѣшенія. Для священнослужителей, лишаемыхъ сана съ низведениемъ въ причетники, остается еще, такимъ образомъ, одна ступень, которую имъ предстоитъ перешагнуть, до окончательнаго исключенія изъ духовнаго вёдомства съ подчиненіемъ действію правиль, изложенныхъ въ уставъ о предупреждении и пресъчении преступлении; церковнослужители же и за тъ дъянія, которыя священнослужителей подвергають лишенію сана съ низведеніемъ въ причетники, подвергаются прямо исключенію изъ духовнаго въдомства, со всёми указанными выше послёдствіями этого исключенія 1).

3) Отръшение от миста. Разсматриваемое наказаніе не имъетъ подъ собой канонической основы. Въ безповоротномъ лишеніи конкретно-должностныхъ правъ, не идущемъ одновременно съ лишеніемъ правъ священнослужительскаго сана, нужно видъть не что иное, какъ продуктъ того же самаго раздъльнаго представленія о санъ и должности, о которомъ упомянуто было въ § 34, въ историческомъ обзоръ церковнодисциплинарныхъ наказаній въ русской Церкви. Надобно сказать вообще, что сознаніе необходимой связи между саномъ, какъ одною изъ степеней священства, полученіемъ которой условливается правоспособность къ совершенію священнослужебныхъ дъйствій, и должностію, какъ опредъленнымъ мъстомъ служенія, совершенія этихъ дъйствій, благодаря ходу исторіи русской церковной жизни, поколебалось и

<sup>4)</sup> См. ст. 190 и др. поцитованныя въ предыдущ, примѣч. ст. уст. духови. консист.

ослабъло. Ослабление сознания указанной связи обнаруживается, какъ можно было видъть, и въ области дисциплины исправительной, гдв временное запрещение въ священнослужении соединяется не съ временнымъ пріостановленіемъ въ пользованіи конкретно-должностными правами, а съ отрѣшеніемъ отъ даннаго мъста, такъ что возстановление правъ сана не связывается необходимо съ возстановленіемъ въ правахъ должностныхъ. И если, въ отношении къ исправительной дисциплинъ, приведенные нами выше указы св. синода 1875—1876 гг., вызванные представленіями преосвященных в самарскаго и московскаго, являются попыткою поставить вопросъ о временномъ запрещеніи въ священнослуженіи на бол'є твердую каноническую почву: то, напротивъ, въ отношени къ области очистительной дисциплины, не замёчается признаковъ, которыми бы указывалось на усиленіе сознанія необходимости прочной связи между саномъ и должностію 1). Вообще, отръшеніе священнослужителей отъ мъста, безъ лишенія сана, есть одна изъ неудачныхъ законодательныхъ комбинацій: канонической основы она не имъетъ подъ собой; въ исторіи она выставила противъ себя также достаточно въскихъ основаній, если принять во вниманіе близкую связь между нею и образованіемъ цълаго класса «волочащихся» священноицерковнослужителей: да и съ точки зрънія современной жизни, она ставитъ наказуемое лицо опять таки въ неопредъленное положение безмъстнаго, т. е. въ сущности, волочащагося же священноицерковнослужителя, жизнь котораго можеть служить нередко только къ подрыву чести и достоинства Церкви 1). Сказанное относится

<sup>1) &</sup>quot;Проэкть основ. полож. преобраз. дух. суд части" 1873 г. ставить это наказаніе на надлежащемъ мѣстѣ вслѣдъ за лишеніемъ сана подъ № 4 мъ. "отрѣшеніе отъ мѣста съ воспрещеніемъ навсегда опредѣляться вновь, но съ сохраненіемъ священнаго сана".

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Впрочемъ, педьзя не указать и на то, что весьма трудно уловить взглядъ устава дух. конс. на отрѣшеніе оть должности: судя потому, что отрѣшеніе оть должности стоить въ ряду наказаній подъ особеннымъ нумеромъ, отдѣльно оть того сложнаго наказанія, которое значится подъ № 3 ("временное запрещеніе въ священнослуженіи, съ отрѣшеніемъ оть должности и съ опредѣленіемъ въ причетники"), можно думать, что уставъ дъйствительно ставить это наказаніе внѣ всякой связи съ правами сана, ли-

только къ отръшенію отъ должности, понимая эту послъднюю въ смыслъ опредъленнаго мъста служенія, а не въ смыслъ особаго достоинства или особаго положенія по администраціи церковной и проч.: въ этомъ послъднемъ случав, лишеніе должности дъйствуетъ очистительнымъ образомъ въ сферъ этой администраціи и не вызываетъ противъ себя ни одного изъ представленныхъ возраженій.

4. Исключеніе за штатт. Юридическая сила наказанія состоить, собственно, въ отръшеніи же отъ должности; но, будучи примъняемо только къ опредъленнымъ категоріямъ лицъ, наказаніе это теряетъ большую часть своихъ непривлекательныхъ чертъ. На основ. 205 ст. уст. дух. консист., исключенію изъ штата подвергаются тъ изъ священнослужителей, которые за какіе-либо проступки будутъ присуждаемы токмо къ отръшенію отъ мъста и имъютъ отъ роду свыше 60 лътъ.

шая, притомъ, должностныхъ правъ безповоротно; принимая же во вниманіе, вопервыхъ, что въ отд. 3 гл. П, разд. ПІ; по прим'єн. м'єръ взыск. и исправл.", не указывается ни одного случая отрѣшенія отъ м'єста, которое бы не входило въ составъ сложнаго наказанія, стоящаго подъ № 8-мъ, и во-вторыхъ, что наше свѣтское законодательство не соединяетъ съ отрѣшеніемъ отъ должности понятія о безповоротномъ пзгнанін изъ государственной службы (Улож. о нак. ст. 67), можно полагатъ, что и уставъ понимаетъ отрѣшеніе отъ должности не въ смыслѣ лишенія способности занять должность.



## ОПЕЧАТКИ

| cmpa | н. строка.      | напечатано:                   | слъдуетъ чи <b>тат</b> ь:      |
|------|-----------------|-------------------------------|--------------------------------|
| 17   | 20              | коваторствомъ                 | новаторствомъ                  |
| 26   | 12              | M                             | Мы                             |
| 37   | 4 снизу         | явияются                      | является                       |
| 44   | 1 ,             | тогда какъ отношенію          | тогда вакъ по отношенію        |
| 55   | 3 "             | es praescripto canonum        | ex praescripto canonum         |
| 62   | 1 въ прим.      | valet udinisiterata           | valetudinis iterata            |
|      | 2 "             | Монтаномъ                     | Монтаномъ                      |
| 96   | 4 снизу въприм. | liberéts del'eglise gallicane | libertés de l'eglise gallicane |
| 102  | 17 ,            | нетерпимос                    | нетерпимости з)                |
| 113  | 8 "             | всятдстіе                     | всивдствіе                     |
| 133  | 7 "             | следующихъ                    | следующимъ                     |
| 152  | прим. 4         | А. И. С.                      | А. И. У.                       |
| 188  | " 8             | Въ 1081 г.                    | Въ 1801 г.                     |
| 198  | " 10            | Взглядь этомъ                 | Вагладъ этотъ                  |
| 200  | 6 снизу         | назнаются                     | назначаются                    |
| 249  | 1 въприм.       | χάτάγεται.                    | χατάγεται,                     |
| 257  | 3 "             | къ двумъ глав-                | къ двунъ главнымъ              |
| 268  | прим. 2 стр. 2  | Zwisch. Itaat und Kirche      | zwisch. Staat und Kirche       |
| 292  | 13              | последніе                     | послѣднее                      |

| ·   |   |   |  |
|-----|---|---|--|
|     |   |   |  |
| •   |   |   |  |
|     |   | • |  |
| · . | · |   |  |
|     |   |   |  |
|     |   |   |  |
| . ' |   |   |  |
|     |   |   |  |

